

H-4° 810 W A. WAY lop. 5. 2-6. 200

второе собраніе СЛОВЪ и ПОУЧЕНІЙ,

4 12 11

ГОВОРЕННЫ ХЪ

преосвященнымь СИМОНОМЪ, ЕПИСКОПОМЪ

РЯЗАНСКИМЪ и ШАЦКИМЪ

ВЪ

ГОРОДЪ ПЕРЕСЛАВЛЪ РЯЗАНСКОМЪ, Съ 25 Декабря 1779 года.



въ москвъ

ВЪ Университетской Типографіи у Н. Новикова 1781 года.





#### словамъ, и поученіямъ.

Слово на Рождество Христово, о томъ: что Інсусь Христось, рождшійся на спасеніе наше, обитаеть пь такомь челопькь, который при пъръ имветь дущу, яко пертепь, и сердце, яко ясли. стр. 1.

Слово на день Крещенія Господа нашего Іисуса Христа, въ которомъ представляется нъсколько особенных в замъчаній къ размышленію нужных в для утпержденія пъры пр душт. спр. 8.

Слово въ недълю мясопустную о страшномь судь, что оный конечно имъеть выть; и доказыпается поперпыхь наппаче пинослопіями, разумомь зримыми. стр. 14.

Слово крашкое въ недълю первую святаго великаго поста, протипу непърных и смъсителей върв. стр. 32.

Слово на день Благовъщенія Пресвятьй Богородиць, о томь: како можно пріобрысти влагодать или милость у Господа псяческихь. А при томь показывается, противу сльпотствующихь мудрецовь, кои не поставляють ни добродьтели вы человыкахь, ни грыха, а восписують единственно природы такы или инако дыствующей: что есть конечно грыхь и добродытель по вытности, по причины челопы-копь, разнодыйствующихь изь споей поли. стр 36.

Слово І. въ недълю Ваій, о откропеніи Божіи, или о спятомь писаніи, что оное по необходимой нужду для челопукопь потребно, а сь Божіей стороны обязательно учинить, и конечно учинено. стр. 54.

Слово II. о томъ же спятомъ писаніи. спір. 75.

Слово



- Слово краткое въ великій четвертокъ по умовеніи ногь, о дейстпіи перы, и какопы челопеки при оной должны выть. стр. 99.
- Слово говоренное въ седмицъ святыя Пасхи о поскресени общемь, что оно конечно вудеть, и не есть не поэможное: протипу непърующихь. стр. 103.
- Слово въ Высокоторжественный день возшествія на престоль ЕЯ ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, Панигирическое, изв соовразопанія Божескимв спойствимы ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВА жипо эримыхв качестив, произведенное. спр. 109.
- Поучение на день святаго Іліи Пророка, въ которомъ позвуждаются слущатели ко избяпленію влагодарности за подаемыя ото руки Божіей чупстпительныя влаготпоренія по самой поздушной перемінів. стр. 119.
- Поученіе на день первый Августа, въ которомъ изображается прапоученіе пь сходство изреченія, пзятаго изь спященнаго писанія. стр. 122.
- Слово на Преображение Господне, въ которомъ, въ силу изречения сего изъ писания взятаго: сей естъ Сынь мой позлювленный, о немь же влагополихь, того послущайте: показывается вопервыхъ, что инь естъ глаголяй сіе, и инь, о которомь глаголеть позглащающій тако: потомъ представляется, пь чемь наше послущаніе должно выть позглюбленному Сыну Отца небеснаго. стр. 126.
- Слово на день коронованія ЕЯ ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, въ которомъ доказывается, что общества составляются, а потому и пласти вы оныхы поставляются псехонечно Божіимы промысломы. По чему и повиноватися симы безотрицательно и безы псякаго размышленія подобаеты. стр. 137.



- Слово на новый 1781. годъ о старани переменить жизнь на лучшую. стр. 153.
- Слово на день крещенія Господня, опокаяніи. стр. 157.
- Слово въ недълю 32 о томъ, яко псяхое создание Божие, поелику оное довро, не отметать, но съ влагодарениемъ принимать и употревлять мы должны. стр. 162.
- Слово въ недълю Мытаря и Фарисея, о дъйстийнхъ истинно кающагося челопъка. стр. 167.
- Слово въ недълю блуднаго сына, о томъ, коль пагубное есть эло грвхв, и коль спасительно покаяніе. стр. 172.
- Слово въ недълю сыропустную о спосовахь, коими пость, или паче пся наша жизнь, упрапляется кь влагому концу. спр. 178.
- Слово въ недълю первую святаго поста о томъ, что хотя любопытство и нужно къ върв во Христа, но искренность сердца нужняе того. стр. 185.
- Пастырское увъщание о причасти спятых таинь тъла и кропи Христопой. стр. 193.
- Слово въ недълю прешію святыя четыредесятницы, въ коемъ дълается изъясненіе на сіи слова Христовы: иже аще хощеть дущу спою спасти, погубить ю; и прочія: съ приложеніемъ нравочученія. стр. 201.
- Слово во дни праздника свътлаго Христова воскресенія о томъ, какіе суть истинные знаки, кои радость пь челопъкъ о Христопомь поскресеніи япляють. стр. 205.
- Слово въ день Пятдесятницы о томъ, что никто не можеть везь настапленія Духа спята го истиннь познать, ни довра содъять: и что везь сего дъйстий челопъки элы суть. стр. 210.

Слово



Слово въ недълю пятуюнадесять о люби, коль она нужна пь общежительствахь и полезна. стр. 219.

Слово въ день рождества Богородицы о радости, коль она челопъку потревна, а притомъ пъ чемъ истинная радостъ состоить, и какъ стяжепается. стр. 229.

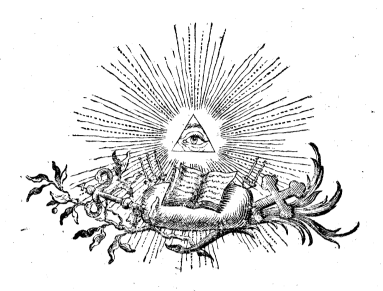
Слово на день коронованія ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВА, о томЪ, что мы поздапать должны Государю и что Богу? стр. 240.

Слово въ день торжественнаго празднованія о выздоровленіи оть оспы ихъ Императорскихъ Высочествъ Государей и Великихъ Князей АЛЕКСАНДРА ПАВЛОВИЧА и КОНСТАНТИНА ПАВЛОВИЧА о томъ, какъ Россія, или толь пеликое и различное множество членовь общества можеть, и долженствуеть влагословить Господа, и не забывать влагодъяній Его. стр. 250.

Слово по освящении храма, на славословіе Божіе созданнаго, о томъ, что нась писаніе самихь назыпаеть храмами Божіими, и для того, какь себя пести должны мы, чтобь Бога Всєдержителя селеніемь могли выть. стр. 262.

Поученіе къ просшому народу, во время посъщенія обътьюмь по Епархіи, въ приходахъ говоренное, и по причинъ перваго свиданія, какъ мира желаніе пастырски возглашено было, то оное поученіе о миръ предложено, и какія должности наьлюдая, оный миръ стяжать можно. спр. 267.





# CAOBO

На рождество Христово 1779 года.

Гдь есть рождейся Царь Іудейскій?

Машо, гл. 2. сш. 2.

Такъ спрашивали Волсви оные во Евангеліи Машеея свяшаго упоминаемые, которые побуждены будучи и ведены чудною звъздою къ новорожденному Младенцу Іисусу, хотъли ему воздать ту честь, каковой онъ достоинъ.

Я теперь взирая на собраніе ваше, Возлюбленній! и влекомъ будучи вашимъ благочестіемъ, которое вы являете въ сей день по причинъ праздника о рождествъ тогожъ Іисуса, не напрасно хочу спросить: въ комъ есть рождейся Іисусъ Царь Іудейскій, и Царь всего міра въ комъ обитаеть? А какъ вы не будете мнъ теперь словомъ отвъчать, такъ я приму на себя то, и покажу, въ комъ поистиннъ обитаєть толь вождельный гость, въ міръ пришедый плотію, сый по Божеству безплотенъ.

A

Оби-

2

Обитаетъ рождшійся на спасеніе наше Іисусъ Христось въ томъ, кто имъетъ душу яко вертеть, и сердце яко ясли. Не нравится можетъ быть именованіе пертепа и яслей: но когда Царь Царей въ плотскомъ Своемъ рожденіи удостоилъ ихъ Своего присудствія, и возлеганія: то не надобно ли заключить, что оное мъсто, оное вмъстилище, его пресвятому нраву было благоугодно?

Но разсмотримъ обстоятельства, чего ради вселился толикій Владыка въ толь, по мнънію нашему, не славное обиталище.

Лукитл. 2. ст. 7.

Пишешся въ повъсши у Луки Евангелиста, что егда роди Пречистая Дъва сего первенца, то повивъ Его, положила въ яслъхъ. Чего ради? Зане де не въ имъ мъста по обители. Не было же мъста; понеже обыващелей домы заняты были и множествомъ людей во градъ собравшихся, по причинъ записки ихъ въ подушную перепись за силу указа Августа Кесаря; и что оные люди не столько можетъ быть пъснотою своею, сколько злыми нравами не могли допустить святыхъ святъйшаго къ совмъщенію своему.

По сему разсудимъ и о себъ, что чья душа заселена бываетъ множествомъ страстей и похотей службу совершающихъ князю тмы, конечно въ той отнюдъ не можетъ приклонить главы на обывание себъ Іисусъ Богочеловъкъ. Если же отъ сихъ свободна есть, если въ тишинъ и безмолвіи яко вертеть состоя, пишаетъ единыя благія мысли, аки животныя на приношеніе въ жертву Богови: тогда всепріятное въ ней находить вмъстилище для себя спасенія Виновникъ Христосъ Господъ. Сходно съ симъ разсужають, даетъ и Павелъ Великій Апостоль Христовъ, когда

2. кор. гл. даеть и Павель Великій Апостоль Христовь, когда 6. ст. 15. говорить: кое причастіе прапут кь веззаконію? Или 18. кое кое общение сивту ко тмв? Коеже согласие Христопи св Веліаромв? Вы во есте церкпи Бога жипа, якоже з моис, или рече Богь: яко пселюся пь нихь и похожду, и вуду левит: 26. имь Богь, и тіи будуть мнв людіе. Твмь же изы ст. 12. цаін 52. дите оть среды ихь, и отлучитеся, глаголеть Гост. 11. сподъ, и нечистоть не прикасайтеся, и азь пріиму пы, и буду памь по Отца, и пы будете мнв пь сыны и дивери: глаголеть Господъ Вседержитель. Вотъ что въ книгахъ святыхъ для Христіанъ написано! Вотъ каковымъ подобаетъ быти рабамъ Божіимъ, чтобъ вселиться въ нихъ и жить могъ Христосъ!

Но паки: благоволивъ при первомъ своемъ входъ въ міръ сей, Царь Царствующихъ и Господь Господствующихъ вселитися въ толь убогое мъсто, и положитися въ толь презрънномъ носилищъ, показалъ явственно, что ему не пышные міра сего снаряды. но паче простъйшее сложение нравится; и не величавыя оказанія, но смиренная скрышность Когда же такъ въ ономъ своемъ явлении поступить изволилъ пришедый въ міръ гръшныя спаспи; то и въ душахъ нашихъ и въ сердцахъ чего ищетъ какъ не тогожь, чтобь они все горделивое изъ себя изчиспили, и оказалися кродіки и смиренны? Слъдоващельно, хощеши ли, да вселишся вЪ шя, и живешЪ вЪ шебъ Христось? стяжи сердце сокрушенно и смиренно: буди душею кротокъ и цъломудръ: и тако получиши желаемое. Ибо онъ издревле чрезъ Пророка предреклъ ісаін 66. 2 сказавъ: на кого поззрю, токмо на кроткаго, и молчалишаго, и трепещущаго слопесь моихь.

Я сіе вамъ, Возлюбленній! въ краткости начертавъ, да не болъе утружду васъ и скуку въ праздникъ нанесу, думаю довольно и того къ нашему наставленію. О! еслибъ сіе исполнили; еслибъ постарались

вся презръщь, чъмъ міръ сей насъ льстить; еслибъ смиренною мудростію сердце наше наполнили; еслибъ шишину и уединеніе: возлюбили, чтобъ богомысліе лучше въ насъ дъйствовало ; пто чегобъ намъ бол Бе желать, или искать надлежало? Ибо изъ сихъ прочія: добродътели:, яко оть съмень плоды возраслибъ удобно. И коль красное обиталище въ душахъ нашихъ нашелъ бы для себя Господь нашъ Іисусъ Христось! и тогда не нужнобъ спрашивать было: гов есть рождейся Інсусь Цирь Іудейскій ? Гдь, или вь комъ обитаетъ онъ? Ибо самый образъжизни, самая благодать яко звъзда, носящаяся надъ такими людьми, оказывалибъ , яко въ семъ, яко въ ономъ есть Христосъ. Ибо сій то суть, говорилибь они своимь показаніемь, кои міръ ненавидять, а Христа любовію объемлють. Сій пю супь, кой гордость смиреніем в попирають, плоти востаніе воздержаніем и презвоспію побъж-Сін то супь, кон всегда во храмъ божін на славословіи бодрешвующь, а мірскія веселосній или якосметіе презирають, или яко сътей пагубныхь уклоняются. СловомЪ, вся дъйствують о Христъ, и зрятъ о немъ, и говорятъ о немъ, и слушаютъ о немъ, и осязающь, и хожденіе имбющь о немб, и для негострадати вся готови, да съ нимъ прославятся.

Но желашельно ли вамв, моя Брашія! чтобъ я и еще способъ показаль, коимь Хриспосъ Спасъ душь нашихъ привлещися можеть, и вселиться въ насъ, и утъшить духъ нашь своею благодатію. Сей сосудъ (\*)

<sup>(\*)</sup> При возглашенім сихъ словъ принявь въ руки Его: Преосвященство ящикъ, уготованный на принятіе подавлій въ пользу воститывае чыхъ отр приказа Общественнего: призрънія, подвысить и обращаль къ предстоящимъ слушателямъ, подвизат ихъ ко вниманію, и возбуждая сердца къ милованію сирыхъ и бъдныхъ.

я почитаю такимъ. Вы удиванется странному сему моему предложенію; но я кръплюся упіверждая, что онъ еспь конечно то средство, коимъ пришедый въ мірь Владыка, въ смиренную нашу плошь облекшися, внидешь и въ душы наши, если мы усерднымъ нашимъ подаяніемъ наполнянь станемъ сосуда сего пусшошу. Но вы удивляяся моимъ словамъ, ожидаеще ошь меня ясивищаго показанія. Такь я вась напередь вопрошу: какъ вы почишаете дъло милости къ бъднымъ, сирымъ, немощнымъ и бесчастнымъ? Велико ли оно предъ Опщемъ небеснымъ, копторый взирая на наши дъянія, гошовишь намь возданнія? Вы будучи Христова: имени по крещенію печанюносцы, и его ученія послъдовашели, знаеше его слова, какъ онъ учишь о доброд Биелях Б, и коль превозносит Б сожалительное: къ ближнимъ обращение?

Да и Его самого что подвигную, чтобь онь плоть нашу приняль на Себя, и ею пострадаль нашето ради спасенія ? Что, какь не челов вколюбное милосердіе. Убо милосердія доброд втель уподобля еть челов вковь самому Богу, самому Христу милости ради воплотившемуся и пострадавшему. Слъдовательно, кто милосердь есть, кто сею доброд втелію движимь удвляеть оть своего им внія немогущимь инако содержаться, разв в оть подаянія другихь, то ть хотя бы вы иномь и несовершень быль, влечеть конечно кы себ в подобіємь своимь Христа, и Христось кы нему яко кы другу своему любовно склоняется, и вселяется вы него, яко во храмь угодный себ в.

Обращаюсь шеперь къ сему сосуду. Онъ шъмъ насъ паче движешъ къ пресвъплой оной добродъщели, чпо предспавляешъ собою и важность, испекающую опъ высочайщаго узаконенія и примъра, и удобность А. 3. вдругъ

вдругъ множайшему числу бъдныхъ малымЪ посильнымъ подаяніемъ помогать. Ибо что до перваго, то сіе лъло есть едино деи премудрыхЪ и челов Бколюбивых в учрежденій Всепресв Бшл Бйшія МОНАРХИНИ Нашея и Машери Ошечества. Она узаконя по всъмъ Губерніямъ Своея проспраннъйщія Имперіи приказамъ быть Общестпенного призренія, наложила попечение онымъ спаращься бъдныхъ, сирыхъ и увъчныхъ, устроя на то приличные домы, призирать и снаблъвать. Чтобъ же успъшнъе толь благонам Бренное дъло въ дъйство произошло, благоволила от Своего МОНАРШАГО сокровища прещедрую милостыню къ тому назначить. И что важности сей знаменитъе ! Что примъра сего свъпглъе ? А нотому и что побудительные для нась быть можеть?

Что же до втораго, то есть, что вдругь ты, положа по силъ своей малую мъдницу сюды, множайшему числу бъдныхъ людей пользу сошвориши: по опісном извъспіно, что не на одинъ домъ, и не на одного въ дому, но можешъ бышь на шесшь оныхъ или болбе, и на сто человъкъ или и болбе вложищи. Такъ подумай, возлюбление! коль ты въ минуту одну единою коп Бикою півоею велію милость, велію добролъшель совершиши! И когда же лучше шакою добродътелію начнем в украшаться? Когда, как в не в в сей праздникъ, котторый неизреченнаго милосердія Божія къ намЪ лучи испущаетъ? Тако бо умилосердился надъ Iоан. 3. 16. нами Отецъ небесный, и тако позмови Богь мірь, яко и сына споего единороднаго даль есть, да псякь пвоуяй пв онь не погивнеть, но имать жипоть птиный. Начнемъ убо и мы описелъ дъло милосердія оказывать! Начнемъ! и всякій праздникъ онымъ да свящимъ по заповъди шогожъ Господа нашего. Кая бо

свя-

святыня лучшая празднику можеть оть нась быть. какъ не обращение наше милосердое къ ближнимъ? Сею добродътелію если снабдимъ себя, то не токмо чистъ нашЪ храмЪ окажешся, но и укращенный благолъпнъйше; и потому тъмъ любезнъе и угоднъе предсшавишся новорожденному сладкому Младенцу Іисусу. И сколь ни пріяшны ему были дары отв восточных в оных в Царей, кои пришед в в Вифлеем в водимы звъздою, принесли ему злапо, ливанъ и смирну: однако пріятить будеть наше усердіе, каковое мы окажем в состраданием в в страждущим в ближним в на-пользованію. Ибо оное приношеніе Царей не опъ добродъщели паче милосердія, какъ изъ учтивости и почиппанія зависбло; и не въ помощъ скудному, но въ честиь высокоименитому относилося. Забсь же первое паче причиною есль, а не второе, и потному милости паче къ ближнимъ ищущій опъ насъ Господь нашъ, а не себъ жершвъ, конечно въ вящшей цънъ поставитъ льла наши милосердныя, нежели Князей оных в элашо, ливанъ и смирну. И если тако потщимся Госполу нашему, во плоши явившемуся, явившемуся на шо, ла излієть токи милосердія Своего на мірь, то и мы исшинно его почшимъ, и исшинно прославимъ со Ошцемъ и со Свяпымъ Духомъ во единомъ существъ славимаго Бога Аминь.



CAOBO



## СЛОВО

На день крещенія Тоспода нашего Іисуса Христа. 1780 года.

Во дни оны, повъствуеть святый Евангелисть Матей: приде Іоаннь Креститель пропопъдуя пь пустыни Іудейстьй, и глаголя: похайтеся, привлист. 5. живося царстпіе невесное. Тогда исхождаще кв нему Іерусалима, и пся Іудея, и пся страна Іорданская, и крещахуся по Іорданъ отв него, испопъдующе гръхи 13. 17. споя. Тогда приходить Іисусь оть Галилеи на Іордань ко Іоанну креститися оть него, Іоаннь же позбраняще ему глаголя: азв требую тобою креститися, и ты ли грядеши хо мнъ? Отпъщапь же Іисусь рече кв нему: остапи нынъ: тако во подобаеть намь исполнити псяку прапду. Тогда остапи его. И крестипся Іисусь, пзыде авіе оть поды, и се отперзоща-

есть Сынь мой поэлювленный, о немь же влагополихь. Слышипе, благословенній Христіане, повъсть, како спасенія вашего начало полагалося! и чего ради и вамъ нужно быти сказывается принимать крещеніе водою, и творити покаяніе и исповъданіе гръховъ. Слышите, и твердо сію повъсть впечатльйте въ душахъ вашихъ, ежели хощете истинными быти Хрістіанами. Слышите, еще повторяю, и часто умомъ вашимъ прочитывайте сію повъсть, и утверждайтеся истин-

ся ему невеса, и пидъ Духа вожія сходяща яко голувя, и грядуща на него. И се глась сь невесе глаголя: сей

истиннами ея, да не сведени будете съ праваго пути въ пагубную невърія сторону. Изыдоша бо многіе человъщы, по своихъ похотехъ ходящій, прельщающе и прельщаеми, кои Бога, создавшаго насъ, человъколюбивому промыслу быти не върующе, и Христомъ Господемъ приносимую въ міръ благодать баснь быти сказующе, отвергають все Хрістіанское ученіе, и тайнамъ глубочайшаго вниманія и благоговънія достойньйшымъ ругаются треокаянній. Такъ вы! вы именемъ Христовымъ при крещеній вашемъ опечатлънный, обносите всегда сію повъсть въ душахъ вашихъ, которая въ сей день и словами Евангельскими произносится, и дъйствіемъ образовательнымъ крещеніе Ійсусово, припоминается вамъ.

А чтобъ вы для большаго упражненія при семъ священномъ повъствовании нъчто особливо замътили. и творя частое размышленіе, возрастали въ въръ и добронравіи: то я вамъ теперь нѣкоторые пункты предложу къ оному размышленію попіребные. ПЕРВОЕ: какъ мы съ прочими вещьми, кои міръ сей наполняють, оть Бога созданы есмы, то конечно той же Творецъ нашъ и промышляеть о насъ. Ибо сіи дъянія въ Бозъ, тпореніе и промысль, супь толь союзны, что почти и значать едино; и одно безь другаго бышь не можешь. Почему промысль, обще отъ Философовъ и Богослововъ и называется непрестанное созиданіе. ВТОРОЕ: ежели Творецъ нашъ промыимяеть о нась, то воперывых печется о спасении нашемъ: или, чтобъ мы достойны были его милости и любви, а потому и получилибъ лучшую жизнь сперва исправностію нравов , потом в блаженством в непремъняемымъ свъплъющуюся. Ибо мы о себъ чувствишельнъйше знаемъ, коль бъдны есмы въ разсуждении провож-

провождаемой жизни нашей, и по здравію, и по щастію, и по нравамъ. Поелику нъть ни по коей части постоянности, но всегда перемъна является. и чаще въ хуждшее, нежели въ лучшее. Если убо Зиждитель нашь благь есть и правосудень, благь же и правосуденъ по величеству своей бытности, то есть безконечно, и съ оною благостію и правосудіемъ взираеть на нась своимь промысломь: то можно ли ; подумань, и подумань по разуму, що еснь, съ швердымЪ основаніемЪ, выводя на всЪ причины, что онЪ хопія и им вещь о нась попеченіе, но яко бы отіню дь не мыслишЪ, чшобъ насъ видъшь когдалибо въ лучшемЪ поставленіи, и воздапів, кто чего достоинЪ. ТРЕТІЕ: ежели же шаковъ промыслъ имъешь о насъ Господь и Содътель нашь, каковы его свойства суть влагость и прапда; то конечно долженъ чувствитель. ное средство и образъ видимый показапь, коимъбы мы къ шому его промыслу привязаны были, и увърядись осязательными предметами о нашей надеждъ. Ибо иначе туне славиться будеть о сихь совершенствахь, если дъйствія ихъ будуть не видны. ЧЕТВЕРТОЕ: сіе средство и сей образъ промысла Владычня разбору нашему, кошорый мы яко разумомъ одаренные шворишь можемь, быль бы самый приличный Божеству, то есть, сходственнъйшій съ въчною и высочайшею премудросшію, съ въчною и верховнъйшею святостію, съ въчною и крайнею благостію, съ въчнымъ и вся въ быше привести сильнымъ могуществомъ. ПЯТОЕ: поелику нъть народа, въ коемъ бы обще не признаваемо было божество; пусть и суть частные люди, въ безбожность впадшіе по своему нъкоему ослъплению, но частность съ обществомъ несходная ошнюдъ исшинносши не имъешь, паче же

заблужденіем в болбэнуемь: со всемь півмь хомя и всь народы исшинствують признаніемь божества, но разнетвують исповъданіемь и благочестіемь, почему и разные сушь въры въ міръ: а какъ всъ вдругъ оныя въры равно испинны и важны въ разсуждения воли Божіей отнюдь быть не могуть: понеже воля Бога въ святосни и премудросни одинакова есть, и едино поставление къ единому концу, и то наиприличнъйшее своимъ свойствамъ полагаетъ: слъдоващельно, когда мы Хриспіане въ разсужденіи въръ щипа. емых во вселенной, и от развых в народов в содержимыхъ, разсмаприваемъ всъ пъхъ и другихъ обстоящельства, обряды, заповъданія, ученія, и о будущих в вещах в, коих в ради в бра пропов в дуется и держишся, сказанія, и къ онымъ средствъ полагаемыхъ приличность; то ежели утверждаемъ, наша въра истинна есть, находилибъ въ нашей въръ, вь нашемь благочести, противь оных в всъх в върь. превосходность по всему, для того, что все у насъ по въръ и по ученію сходственнъйше быть должно съ божественными свойствами, и приличнъйше промыслу верьховнаго онаго Владыки, кошорому мы бытіемь нашимь и жизнію должны есмы.

Вошь пункшы, по моему мивнію, нужные къ разсужденію для ушвержденія въ въръ, и для лучшаго просвъщенія въ оной, шъмь, кои слабы въ ней, кои ищушь любопышно, почему шо и оное пріемлешся яко божественно, яко спасительно, и какъ въръмного въ міръ, що которая есть истинна, и нужно ли въръ быть въ человъкахъ.

Вы какъ думаете, возлюбленний! сходно ли я съ разумомъ сказалъ? То есть, истинныли мои предложения, и достойны ли принятия? Ежели истинны, Б 2 ежели

ежели достойны принятія, то поступите по онымъ. Поразмыслите въ сей день, что въ нихъ заключается, да и всегда пиципеся разумъ свой къ нимъ обращать, и испышывашь, что необходимо къ дущевной вашей пользъ слъдуетъ. Ибо, не токмо страшно по суду, чаемому ошь Бога, за небрежение о семь, но и сшыдно должно бышь челов вку смышлящему, ежели он в другое все, далеко подлъйшее, въ размышление приемлеть; а что превосходнъйшее есть, и къ чести Бога, и къ высочайшей пользъ души его касается, то небрежениемъ преходишь, или еще и ругается безстудно. Если же ваше желаніе есть, чтобь я пространные и доказательнъе на всъ реченные пункты поговорилъ предъ вами; то теперь сему ващему желанію удовлетворить я не могу, потому наипаче, что дъло предлежить совершить обрядь, котораго ради и ваше собрание есть опплично, и чтобъ васъ многимъ прудомъ не отпягошишь до скуки. Ежели свободносшь по времени, ежели силы по здоровью допустить; то конечно впредь изобильн Бишим В слогом В попицуся толь нужныя и важныя истинны явственн бише представить. Теперь вЪ сходство празднованія нашего, да и самой вышереченной повъсти Евангельской, Павла, великато во Апокътиту 2. столъхъ Господнихъ, возношу къ вамъ гласъ: яко, и. даль япися влагодать Божія спасительная повыв челопькомь. наказующи нась, да отпертшеся нечестія и мірскихь похотей, цвломудренно, и прапедно, и влагочестно пожипемь пь ныньшнемь пыць, жауще влаженного упопанія и япленія слапы пеликаго Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, иже даль есть севе за ны, да избапить ны оть псякаго веззаконія, и очистить севь извранны, репнители доврымь деломь. Сія изглаголавъ, по наставлению тогожъ верьховнаго Апостола.

Апостола, молю васъ братія моя, потщимся таковы явишися предъ лицемъ Спаса нашего, каковыхъ Онъ насъ въ банъ водной глаголомъ силы своея сотворилъ. Ибо мы, поелику воли нашей не отнято отъ насъ, хотя и перерождены въ духъ нашемъ изъ сыновъ тмы, въ сыны свъта, въ сыны Божіи, крещеніемъ; однако можемъ паки потерять пріобрътенное благо, и впасти въ туже худость, въ каковой находились: чего ради надлежить бдътельнымъ быть, надлежить смотръти умомъ, како стоймъ въ томъ, во что позваны есмы, и что приняли; и блюстись, да не падемъ, да не опустимъ изъ рукъ, что имъемъ данное отъ десницы человъколюбиваго Владыки нашего.

О! да будеть благодать Твоя съ нами, Спасе нашь, яко же Ты быти ей устроиль еси, и хощеши! Аминь.





### C A O B O

Въ недълю Мясопостную 1780 года. Февраля, 23 дня.

Находясь мы шеперь въ семъ священномъ училищъ, и предстоя предъ жертвенникомъ святилища Господня, слышимъ гласъ проповъдающій, что будетъ нъкогда, будетъ во свое время судъ, судъ дъла нащи въ тонкость разсматривающій, и но самой ихъ существенности, безъ упущенія и малъйшей ихъ достойности, или награжденіемъ, или местію возмъряющій. Судъ не отть человъка судіи, но отть самаго Творца производимый, и не временно осуждающій или награждающій, но единожди приговоръ изрекши во въки заключающій однихъ въ безднъ пагубной, а другихъ въ раю блаженнъйшемъ. О! коль дъло важное! коль души наши въ чувство приводить было бы сильное, естьли бы такъ въ разсужденіе пріемлемо было, какъ достойно!

Но напротивъ суть, кои такими усыпляются мыслями, что и не върятъ, и невъріе свое вымышленными доводами утверждають не быти ни какому суду оть Бога, сколь оный ни имовърно Христіанскимъ ученіемъ предъявляется. Однако, естьли сихъ людей резоны, или доказательныя винословія, здраво кто разсмотръть восхотъль бы; воистинну нашелъ бы, столь презрънія достойны, сколь извъстно, что они своихъ выдумщиковъ аки за уши взявъ въ вящшее влекутъ

развращение нравовь, и въ безпутную влекушЪ жизнь. Если же шако есть, то не хуже ли всякаго яда человъчество заражають и губять таковыя умствованія? Истинна же вопість, что мы должны тому слъдовать, что насъ лучшими дълать можеть, и шакъ умсшвоващь, какъ душъ сродно есть восходить къ Божественной святости, и поставляться выше скошскаго жребін. Въришь, что будеть судь, и вбришь несомнонно, коль едино сіе можешь исправишь наши нравы, и наздаши швердую ко всякой честности жизнь! Ибо таковая въра страхъ вселяя въ душу, тъмъ аки уздою страсти отъ стремленія удерживаеть, и нудить человъка работати Господеви исполнением в закона Его. Сл вловательно шаковою в врою водишися есшь благо, или паче всъхъ благъ ви-А пошому коль есшь лучше в ришь, нежели не въришь, что будеть во свое время судь оный, который святымъ писаніемъ и Христовою церковію предвъщается и описывается.

Но поелику къ несомнительности надлежитъ знать и твердо помнить основащельные доводы, то, какъ намъ для сего, такъ и во обличение невърующимъ и блазнящимъ върующихъ намъренъ я теперъ учинить къ вамъ бесъду, возлюбленнии, о томъ точ но, что воистинну будетъ судъ, каковый церковию въ нынъшній день проповъдуется. И представлю доказательства наипаче здравымъ разумомъ понимаемыя, а притомъ и писаніемъ подтверждаемыя. Изволтежъ благосклонно и терпъливно внять.

Вопервых в же хочу я вопросипи пъхв, кои за испину не пріемлють, что судь быти имветь отв создавшаго насв, и вопрошаю: творять ли человъки, живучи въ семь міръ, дъла разныя, то есть, худый

и добрыя? И паки: производится ли оть самыхъ человъковь судь такой, что они за одни дъла назначають награду, а за другія біють и казнять? И еще: надобно ли быть справедливости въ такой мъръ, чтобь по воли творящіе получили въ точности за свои творенія то воздаяніе, каковое заслуживають? Наконець: ежели Зиждитель міру есть, то естьли онь благь? естьли свять и правдивь при премудрости и всемогуществъ? и промышляеть ли какъ о всемь міръ, такъ въ томь числь и о человъкъ?

Не могушь не признашься предавшіе себя невърію, сколько бы ни кружились для увершки отъ будущаго уловленія, что конечно производятся разныя дъла отъ челов Бков В, хошя бы они сами иныя, паче угодныя плоти, и не поставляли за элыя, предався по нечестію изЪ невърія текущему, похотной ти : однако непремънно сказать должны, что не безъ того есть, яко и элость дъйствуеть въ сердцахъ человъческихъ, не меньше какъ и добродъщель. Ибо иначе не узнана бы была доброд Біпель, если бы влость не противостояла. Да и именъ добродътельныхъ вводить не было бы нужды, ежелибы противное значащих в дъл не оказывалось: а было бы одно и в что без в пестропы, и конечно подъ однимъ названіемъ, или и безъ имени, поелику одинаковое состояние не пребовало бы именоватися для того, что не предстояло бы иное отличающееся от онаго. Ибо разныя имянованія вводятся для разносни вещей. А какъ мы слышимъ разныя имена. и разныя восписанія дЪламЪ, ово похвальныя, ово хулишельныя; и видимъ глазами нашими иныя дъла превлекающія духь нашь и блажающія душу, иныя яко смрадъ несперпимый отпоргающія взорь благу внимающій, и бъжани понуждающія, душу же честности приприлъжащую столько смущающія, что едва она и въ тълъ удержатися можеть оть нестерпимости влобы являющейся: слъдовательно суть разныя по существу своему дъла, и онъ конечно по разности произволеній человъческихъ и ихъ предпріятій производятся.

И паки, не могуть воэпрекословить, ежели послъднему спыду подвергнуть себя не хошять, отрицающій божій судь, въ послъдніе въки открытися им вющій, что двиствительно производятся и нынв между человъками суды; и что оказуются изъ людей иные, кои похвалу и пришомъ награжденія получають, а иные не токмо хулимы бывають, но и біеми, и смерпію казнимы. Ибо столь сіе очевилно д'блается вЪ мірЪ, что нътъ града и села, и ни дому, въ коихъ бы не видно было и судящих в и судимых в, и не слышно или хваленій или хуленій. Да и нЪтъ ли ужасныхъ шаковых в эрблищь, что иные из в челов вковь на висълницахъ, иные на колесахъ удами разпіянуты, иные иными казньми умучены представляются. Не могуть, говорю, не признать и не сказать нев Брные оные, что таковыя дъянія между людьми суть: или, якобы они не видять ихь и не слышать.

КЪ чему же я сіе вывожу, и подобное выводишь буду, увидише вы Слышашели послъ, когда заключишь будеть сходственно, что всеконечно откроется во своей силъ судъ отъ Судіи Верховнъйшаго, которому вся тварь работаеть, иная по непремъняемымъ правиламъ, иная же по волъ разсудка своего.

Далъ носпіупаю, и паки привношу, что и оть того отрещися не могуть, въры о будущемь судъ неимъющіе, что справедливость, въ мъру дъль всякому свое отдающая, столь не обходимо надобна, сколь нужно В

дбла разныя различить своим в их в достоинством в и нравственностію. Ибо нъпъ инаго средства что сін дъла благи, а оныя элы, изъявленію, кромъ справедливаго от суда положения. И ежели бы таковая нужда не выводила справедливости, о какой я говорю; то бы конечно всякія дъла за одно почишались, и какъ предпочшенносши, шакъ и ошъ одних в стыда и страха, а отв других в веселости и надежды не раждалося бы. Но есшь сіе: ибо мы всЪ собою чувствуемъ и стыдь, и страхь, и веселость, и надежду от в дът наших в; следовательно есть и что сему причиною; то есть входить, хошя бы мы и не хошбли, въ самыя совъсти наши, въ самыя чувства души и тъла, такой розыскъ и мъра дъламь, чинимымь оть нась, что мы видьли, и видимъ, и чаемъ за иныя награжденія, а за иные казни, духъ и пъло мучащія:

Теперь на послъдній еще вопросъ здълаемъ ръшеніе, а имянно: ежели невбрующіе въ будущей судь, върующь, что есть Творець міру сему толь величественЪ, коль приличествуетъ толикаго творенія Зиждишелю быши, которому и Богомъ именоватися лостойно; що есть, быль бы онь существо пресовершеннъйшее: такъ есть ли той же Владыка благь? есть ли свять? естьли правдивь, при высочайшей своей премудросни и при всемогущеснив В и промышляеть ли какъ о всемъ міръ, шакъ въ шомъ числъ и о теловъкъ? Не сказашь сего ушвердишельно, и не шако умещвоващь нельзя и самимы пібмы, кои пустыбы прочее все по невърно своему отвергали, что мы въ писании откровенное на върование имъемъ, ежели шолько пріемлють и ушверждають, что есть богь. 160 сказанть, что есть Богь, и говорить, что не есть благЪ благъ, не есть свяпъ, не есть правдивъ, и не промышляетъ о создани своемъ, и на насъ человъковъ не смотритъ наблюдательнымъ и распредълительнымъ окомъ; то не иное будетъ состоять въ семъ глаголаніи, какъ противоръчіе объ одной вещи, что она есть, и нътъ ея, для того, что бытіе Божіе изъ совокупленія всъхъ чистъйшихъ и верховнъйшихъ совершенствъ состоитъ, кои совершенства Божіи въ насъ добродътелями имянуются, естьли нъкоторое подобіе онымъ ознаменуется нашими дълами: почему сказавъ, что есть Богъ, естьли скажеть, что не есть святъ, или правдивъ, или не есть промыслителенъ о пвари, тъмъ самимъ существенныя свойства его отречеть, а слъдственно и самое бытіе.

Теперь скажите вы мнв, Слушатели, истинно ли есшь таковое любомудріе, какъ вы ошь меня слышали? Ежели истинно, то я изъ предположенія того и вывожу доказательно, что всеконечно им вет в быти судь оть самаго Творца нашего всему роду чечов вческому, или обще разумной пвари, в в то время, когда ему по всевъдущей премудрости его будетъ угодно и пристойно открыть оный. Ибо положа, какъ выше говорено, что человъки разныя оказывають дьла, и заключа достовърно, что надобно, и надобно не отмънно быти справедливости по мъръ дъль въ важности ихъ, а справедливость состоитъ вь оказаніи, какія дъла какого имени достойны и возданнія; извъстно же, что какъ по многолюдству на вемли, такъ и по лукавству хитрыхъ сердецъ, едва кіпо опів судей земных в достойное воспріємлеть за свои предпріншія и діблопроизводства; да и судін челов Бки, не проникая в Б тонкость мыслей и нам Бреній, и піщанія діблопроизводителей, отнюдів не могушЪ

могушь столь мърно воздать, сколь существенная справедливость пребуеть: изъ винныхъ же едва кто бываеть, кой бы истиннымь признаніемь и раскаяніемь очистился, чтобъ уже не требовалось болъе для него суду бышь ошь всевидящаго Судіи; и еще, сколь не малое число таких в в св в св в сств, кои не порочною жизнію сіяя, прешерп ваюшь были и гоненія, и насильною смершію скончавающь жизнь: шакь по симь обстоятельствамъ не вопість ли сама собою истинна. что быть должень, и будеть не отмънно судь оть самаго шого Владыки, кошорый міръ создаль, и человъковъ въ немъ поставилъ, съ тъмъ, чтобъ они обращаяся въ немъ, яко разумомъ одаренная шварь, прославляли его исшиннымъ почищаниемъ, сообразуяся своими дълами святости Его: но они напропивъ инако поступають, и со всъмъ противное творять воль Его; то оный верьховный Господь будучи столь правдивЪ, сколь и благЪ, и по благости не можетъ безъ награжденія добрыхъ оставить, а по правдъ злыхъ не осудить на то, чего они достойны, явится конечно такимъ Судією, что по мъръ дъла всякаго воздасть комуждо или награждениемь, или мщениемь. Иначе восторжествуеть лукавство и элость, и будеть то, что божественный разумЪ, видъвь и обонявъ, такъ сказать, мерзость гръха, или не могъ онаго своею силою низвергнуть и достойно наказать, или не умбль, сколь ни премудрь есть въ своемъ существъ. И щакъ побъдить гръхъ величество верьховнъйшаго Владыки, и посраминь велельніе свящыхь Свяшьйщаго элоспів півари произволная.

Но можно ли шакое заключение допусшишь здравому разсудку? Можно ли безъ крайней хулы подумашь сшоль несходсшвенно съ Божими совершенсшвами?

He-

Невърующіе же тому, что будеть конечно судь оть онаго Владыки, оть которато мы бытіемь и жизнію зависимь, воистину тако поставляють, и толикую хулу на него въ себъ держать, и питають своимь зломысліємь.

Но еще далбе. Опыть показываеть и обстояшельныя описанія, что въ міръ многія въры супь, и споль разнообразныя, сколь народовъ великое различіе и умовъ предпріятія разныя. Но притомъ и испинный Богъ споль явственно пропов Бдуется, и книгами описывается, что инако понимать эдравый разумъ уже не можешъ. А къ доброму поняшію вошъ еще и самаго Бога представляется откровение, въ которомъ величество Его, промыслъ о тваряхъ, и установление Богопочитания, явственнъйше показывается, и пакъ, какъ чистъе разумъ нашъ и сходственнъе съ Божеспівенными свойспівами разсуждать и к отоп бей ? отоп беи бжошР. Ипримом аппримиве вывожу що, что всеконечно придеть, особымь явленіемъ своимъ Господь оный судиши челов бковъ, кои Его знати яко Творца, и почитати яко Бога долженствують. Почему? потому, что разумъ самый усматриваеть въ себъ такія начертанія, по коимъ доходишь поэнаніемь, чию, какь есть Богь, такь и почитанія яко Творецъ и верьховнъйшій Господь достоинь, и неотмънно воздавать оное разумная А къ сему и науки, Философія и шварь обязана. Богословіе, швердыми доказашельствами и правилами познанію и почишанію верьховнъйшаго онаго Существа, всъхъ вещей Виновника, научають. И едвали есть какая часть свъта, глъбъ не слышна была со всъмъ въра Хрисшіанская, и проповъдь объ исшинномъ Богъ, и науки оныя, которыя изъ естества міра сего, и изЪ

изЪ откровенія особеннаго доказываютЪ боговъльнія и богопочитанія. Со всъмъ тъмь находятся люди, кои или не върують ни чему, чтобы ни сказывалось имъ для богознанія и почишанія Творца ихЪ; или вымышленное нЪкакое божество чтяпь; или истиннаго Бога познание см фшивають съ непристойными нарицаніями, и толкованія прикладывают В на изданное промысломъ Его писаніе не сходственныя съ силою содержанія, и приспраспіе паче свое защищають въ томъ дълопроизводствъ, а не прямую истинну. Симъ образомъ люди оные не величайшую ли, такъ сказать, обиду наносять Богу, Создателю своему и толь челов Бколюбному Промыслителю о них В? А при томъ невъріи, или зловъріи, или суевъріи, толикія беззаконія совершають, каковыя могуть не обузданныя страхомъ праваго закона страспи зачати и родиши.

пса. 5. 5. Убо, ежели Богъ есть не навидяй по писанію пся ублающія веззаконіе, и любяй върныхъ себъ рабовь; и ежели въ немъ сіи свойственности, то есть, ненавидъніе къ беззаконію, и любовь къ върнымъ, суть не по воображенію только, а по самому дъйствію: слъдуеть всеконсчно быть от него суду, на коемъ оказать онъ долженствуеть, что подлинно таковъ Онъ есть въ Своемъ естествъ, яко ненавидить беззаконій и беззаконнующихъ, и яко столь любить върныхъ себъ рабовъ, что и наградить ихъ блаженнымъ пребываніемъ благоволить; а оныхъ, кои ни знати его, ни свято почитати не хотъли и не старались, наказать достойно ихъ злости.

Еще, не видимъ ли мы разныя жребія въ человъческомъ сожишельсшвъ? Не видимъ ли, что иные здравіе имъють всегда доброе и благополучіе всегда цвъту-

цвътущее, и изобиліе вещей не токмо къ нужному содержанію, но и къ повсядневному веселію. И сіи имъя во всемъ довольство, веселятся по вся дни свътло, не памятуя, что они человъки, что должны разумъть и почитать Госнода своего, ихъ создавшаго, и вся промысломъ своимъ даровавшаго имъ. Напротивъ суть, и почти такихъ множайшая часть, кои въ нищель, кои въ болъзняхъ, и въ злощасти влекушь, аки тяжчайшее бремя, жизнь свою. сушь, кои ово по клевещамь, ово по насилію, ово по зависти и ненавидънію біеми, мучими, имънія лишаеми, и люшымъ смершямъ предаеми бываюшъ. конецъ: коль многое множеспво при Неронахъ, при Декіяхъ, при Діоклипіанахъ, и при иныхъ подобныхъ симъ мучипеляхъ, безбожество, и многобожество, и ерипичество содержавших в и защищавших в пострадало и замучено разнообразными ширанспівами за исповъдание Бога, міръ сопноршаго, и оный промысломъ своимъ управляющаго. А чио сін люди исповъданіе: оное не въ слъпошъ ума шворили, но въ самомъ наилучшемъ находясь просвъщении; то оказалось изъ их в благоразумных в ошвъшовь, извих в доброд вшельнъйшихъ поступокъ, а притомъ изъ такихъ дъяній, каковыя не могуть быть, развы при комы есть сила божественная, укръпляющая, помоществующая, и естество возвышающая въ дъла вышеестественныя. Таковых в людей прим вры, по есть, одних в во всем в благополучій изобилующих в, но Создашеля не почишающихъ, другихъ спраждущихъ вся элая, и благодарящихъ промыслу Творца, препьихъ въ безбожествъ живущих в, или многобожество ващищающих в, и исповБдниковЪ испиннато Еога мучащихЪ; и наконецЪ сихЪ толь великодушныхЪ исповъдниковъ , кои не: токмо

токмо вся временная благая, но и жизнь свою преэрыли за честь вышняго Владыки, какъ вы, мои Слушатели, поставляете? Не явственнъйше ли они показывають, пусть бы устнами и ни слова не промолвили. что они чають во свое время праведным в судом в своего Создашеля всякъ по своему достоинству воспріяши возмездіе, но конечно самимъ шъмъ не явственнЪйшели, говорю, показывають, что управляяй вселенною Господь, положиль ихь вь такомь пупи жизни: и какъ отъ ихъ воли зависитъ благодарно и добросовъстно то понесть, что имъ поручается промысломъ онаго Владыки, то они какъ изволяють, такъ и поступають. Впрочемъ, поелику правда его, по величеству его во въкъ равно стоящему, во въкижъ есть не измъняема; то не можетъ стапься, чтобь онь, по силь той правды, текущих вы мірь семъ человъкъ временною жизнію, не яко на совершенное блаженство данною, но яко въ подвигъ войны влекомою, не благоволиль нъкогда, какъ разнообразных в подвижников в, разновидно особливым в судом в своимъ возмездишь, однихъ предъ прочими прославляя, а другихъ осуждая, да шъмъ явственнъйше открыеть, коль величествень есть во всъх свойствах в своего существа, въ томъ числъ и въ правосудіи.

Ежели кто таковыя разсужденія, и изъ предъидущихъ яснъйшихъ предложеній прямыя заключенія
почтеть не иное значащими, какъ пустой шумъ
словъ: то что уже у таковаго человъка истинною
будетъ? Онъ и то за истину уже не долженъ почесть, что дважды два составляють четыре. Ибо
естьли онъ сіе за истинну почтеть, потому, что
чувства его видять такъ, и что разумъ по положенію
прямому заключаеть не инако: то для чегожъ и въ
томъ

томъ не ушверждаеть истинны, откуду по чувственнымъ же примътамъ прямо выводится будущій Божій всемірный судъ?

Но оставимъ мы хотящихъ безъ узды страха Божія ходиши. Мы наконецъ имбя несомнишельность, что будеть всъмъ общій оть праведнаго онаго Судіи судъ нелицепріемный, представимъ къ нашему умиленію, какъ оный описывается въ свящыхъ книгахъ. Пророкъ Ісаія предзръвшій многая будущая дъла божія, и описавъ оныя чудными выраженіями, не оставиль и того, въ какихъ обстоятельствахъ день суда страшнаго откроется. Се, глаголеть онь, се Господь, яко гл. 66. 15. огнь пріндеть, и яко вуря колесницы его, поздати яростію отминеніе споє, и прещеніе по пламени огненнь. Огнемь во госпеднимь судитися вудеть пся земля. и мечемь его псика плоть. А Даніиль въ видъніи гл. 7. ст. своемъ тако описываетъ: петхій деньми седе: престоль 9. и 10. его пламень огненный: колеса его огнь палящь: Река отненная течаще исходящи предв нимв: тысяща тысящь служаху ему и тмы темь предстояху ему: судище седе, и книги опперзощася. Подобно сему и во псахмъхъ Давидовыхъ предъявляется: Богь япь прицеть, псал. 49. Богв нашв и не премолчить: отнь предв нимь позгорит- ст. 3. 4. ся, и окресть его буря зълна. Призопеть нево сь пыше, и землю, разсудити люди споя. И паки: псал. 96. овлакь имракь окресть его: прапае и судьва испрапление ст. 2. 3. престола его. Огнь предв нимв предвидеть и попалить охресть праги его. И еще у Ісаін тако: се гл. 13. сты день Господень грядеть неисцелный ярости и гнепа, 9. 10. положити пселенную пусту, и грвиники погубити оть нея. Зпрады во невесныя и Оргонь и псе украшеніе невесное, спіта споего не дадить, и помрачится солнце позсіяпающее, и Луна не дасть спета споего. Подобно

Подобно сему и у другихъ Пророковъ страшное описание Тл. 2. ст. эрится. Какъ то у Іоиля: дамь чудеса на невеси и на земли, кропь и огнь, и курение дыма. Солнце обратится по тму, и луна пь кропь, прежде неже притти Тл. 3. ст. дню Господню пеликому и проспъщенному. И въ другой 15. 16. главъ: солнце и луна померкнуть, и зпъзды скрыють спъть спой, и потрясется небо и земля.

Тако Пророки день суда Вышняго онаго Владыки предспавляють намь. Чтоже самь Госполь нашь Іисусь Хрістось о томь же памяти достойное остаи, бликадови импінапертаніями бобразиль, и предвидущія дию оному страшному знаменія и скорби. и самаго того суднаго произшествія видь, и послъдующее заключение. Извольше прочесть повъсти въ Евангеаіи Машоея свящаго въ главахъ 24 и 25, що вашимъ окомъ узрише явсшвеннъйше. Я же заъсь шолько оныя слова припомяну, которыя онъ благоволиль сказать о Гл. 24. ет. самомъ открыти дня суднаго. Авіеже, глаголеть, 29. и пр. по скорби дній тъхв солнце померкнетв и луна не дасть спъта споего, и зпъзды спадуть св невесе, и силы невесныя подпигнутся. И тогда япится знаменіе Сына челоп'вческаго на невеси: и тогда посплачутся пся кольна земная, и узрять Сына челопьческого, грядущаго на облацехь небесныхь сь силою и слапою многою. И послеть Ангелы споя сь трубнымь гласомь пеліимь, и соверуть извранныя его оть четырехь петрь оть конець невесь до конець ихь. А Павель свящый, избранный сосудь благовъстия Іисусова, и великихЪ шаинЪ зришель еще шаковое прилагаешЪ 2. къ со обстоятельство предъ пришествіемъ Судіи праведнаго, лун. Тл. 2. что япится нъкій элъйшій веззаконникв, его же Господа Інсусь увіеть духомь усть споихь, и упразст. 8. и даль. нить япленіемь пришестпія споего: его же, то есть безбеззаконника онаго, есть пришестве по дейстру сатанину по псяхой силе, и знаменихь, и чудесёхь ложныхь, и по псяхой лети неправды пь погивающихь;
зане любие истинны не пріяща, по еже спастися имь:
и сего ради послеть имь вогь действо лети, поеже
перопати имь лжи: да судь пріимуть пси неперопапшіи истинне, но влагополившіи пь неправдё. Тако о
семь обстоятельствь сказавь, самый видь откровенія гл. 1. ст.
суднаго описуеть, яко явится Господь Іисусь со Ангелы 8-9. и 10.
силы споея, по огни пламенне, дающій отмщеніе непедущимь Бога, и непослушающимь влагопествопанія
Господа нашего Іисуса Христа: иже муку пріимуть
погивель печную, оть лица господня, и оть славы
крепости его: егда пріидеть прославитися по святыхь
споихь, и дипень быти по псёхь перопавшихь.

Но еще послушаемЪ, что въщаетъ высокопарный орелЪ ІоаннЪ АпостолЪ и ЕвантелистЪ во откровеніи ему бывшемъ отъ Господа. Онъ многая и дивная въ сей книгъ явленная ему описуя, включаеть, и что предъ страшным в пришествіем в праведнаго Судіи сод ватися будеть, что же и въ самомъ судъ, и что открыется по совершении суда. Но мы воспомянемъ здъсь. что къ нашей бесъдъ слъдуеть, то есть, каково явленіе суда будеть. И пидtxb, глаголеть онь, пре-тл. 20, ст. столь пеликь выль, и сидящаго на немь, его же отвили даль. лица въжа нево и земля, и мъсто не оврътеся имь. И пидыхь мертпецы малыя и пеликія стояща предь-Богомь и хниги разнущася: и ина книга отперзеся. яже есть жипотная, и судь пріяща мертпецы оть написанных пв книгах по дълом ихв. И даде море мертпецы споя, и смерть и адь даша споя мертпецы, и судь прінша по дъломь споимь. И смерть и адь ппержена выста пь езеро огненное. И се естъ пторая  $\Gamma$  2

пторая смерть. И иже не обрътеся пр книзъ жипотнъй написань, ппержень будеть пр езеро огненное.

Се возлюбленнім! колико есть свидъщелей, и

предсказателей, и описателей, что будеть, и будеть неминуемо судь общій всему разумному созданію, и коль для онаго спрашное будеть опкрытие. Но въ заключение надобно приложить и то описание, каковое издаль Петрь Верьховный Апостоль Христовь во второмъ посланіи своемъ въ главъ претіей. Онъ шако въщаенть ко всъмъ бывшимъ въ що время повсюду Христіанамь: по чему и посланія его, съ нъкоторыми других В Апостолов В, Соворными названы, или повсемчи, 1.-14. співенными: се уже позлюбленній, глаголеть онь, пторое памь пишу посланіе: пь нихь же позвуждаю поспоминаніемь пашь чистый смысль: помянути преждереченныя глаголы отв спятыхв Пророкв, и Апостолопв пашихв запоньдь Господа и Спаса. Сіе прежде (да тудете) педяще, яко придуть пь последнія дни ругатели, по споих похотьх ходяще, и глаголюще: гув есть обътопаніе пришестпін его? Оть нельже во отцы успоща, пся тако превыпають оть начала Тантся во имь сіе хотящимь, яко невеса созаанія. выша испериа, и земля отв поды, и подою состаплена вожінть слопоть. Тыте тогдашній мірь подою потоплень выпь погиве. А нынышняя невеса и земля, тыть же слономь сокронена суть, отню влюдома, на день суда и погибели нечестипыхв челопькв. Едино же сіе да не утантся пась, позлювженній, яко єдинь день предв Господемь яко тысяща леть, и тысяща льть, яко день единь. Не коснить господь овы топанія, якоже нъціи косньніе мнять, но долготерпить на нась, не хотя, да кто погивнеть, но да пси пь покаяніе пріндуть: придеть же день Господень яко тать  $\mathbf{n}b$  пь нощи, пь онь же невеса уво сь шумомь мимо пойдуть, стихи же сжигаемы раззорятся, земля же и яже на ней дъла, сгорять; нопаже невесе и нопы земли по обътопанию его чаемь, пь нихь же прапда жипеть.

Вошь что намь духомь святымь просвъщенные мужи, и самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ, остадим знань и помнимь въ своихъ писаніяхъ о днъ суда всемірнаго и толь страшнаго, коль величественъ есть Судія своею бытностію, своею властію, своею силою, а величественъ въ безконечность. ТакЪ мы чию будемъ мыслишь, воображая вся вышереченная? какій восторгь духь нашь восхищати изь ужаса въ ужасъ не долженъ? какимъ спрахомъ душа наша содержащися не будеть, если върою начершанія оная въ себъ носиши пошцишся? и коль нуж. есть, да въруемъ! ибо неминуемо тако бу-И поелику върующе при толь исполненномъ ужаса превращеніи соспіава міра, и при поль грозномЪ совершении суда, безопасны пребудуть, паче же и ушъщены и прославлены: по въры чио можетъ быть полезнъе? Чего ради, о возлюбленная мнъ брашія! спіяжим в пвердую в ру, и оною да взираем в прил вжно на будущая; и образъ суда онаго да будетъ предъ очами нашими всегда предспоящимъ. И потщимся, тамъ же какъ и Петръ святый при окончаніи сказанія своего ст. 14. увъщаваетъ, не скперни и непорочни Судіи святьйшему обръстися пв міръ. Иначе и въра не поможеть намъ, если чистопы во нравах в и святости в в жизни не будеть. Вера бо везь дель, по слову Іакова Апостола, іяк. 2. ст. мертпа есть. И такъ что содъеть въ пользу нашу, 20. будучи мершвою?

Но какъ извъстна есть слабость наша, коль мы удобопоползновенны въ пороки: Господь же нашъ толь дук. 15.
Г 3 мило- ст. 1. до

ит. и далье милосердь къ намъ, что и радуяся пріемлеть по въръ до конца кающихся, и яко всю правду сод Бявших в награждаеть: тлавы. то покаяніем в водою да очищаем в наши гр вхи, Мато, з. ст. 7. 10. и плоды онаго да печемся оказывань. Ибо паки и покаяніе безполезно бываеть, ежели, яко древо иссохшее, видь убо дъльный являеть, но внутренностію нед Биственно къ изданію плодовъ состоить. Паки: да въдаемъ, что нетокмо дъла противныя закону гръхами щипаются, но и слова и мысли, съ согласіемЪ ума произнесенныя и рожденныя. Ибо Спасъ нашь, Христось Господь, явственно сказать изволиль въ предосторожность нашу: яко псяко слопо праздное, мать. 12. еже аще рекуть челопьщы, поздадять о немь отпьть cm. 36. пь день судный. Оть слопесь во споихь опрапцишися, и оть слопесь споихь осудишися. А что помышленія гръхи супь, кои къ производству и дъла разполагаюшь нась, кошя бы дъла и непослъдовало, явствуеть изъ оныхъ словъ Іисуса же Христа, когда онъ ска-Mame. 5. валь ученикамъ своимъ: слышасте, ико речено высть cm, 27. дрепнимь, не прелюбы сотпориши. Азь же глаголю памь: яко всякь, иже поэрить на жену, по еже пождельти ей, уже любодьйстпопа сь нею пь сердць споемь. А на другомъ мъстъ показывая, что прямо сквернипъ человъка, утверждаеть яко исходящее отв Марк. 7. cm. 20. 21. челопька, то скпернить онаго. Изпнутрь во оть сердца челопъческа, помышленія злая исходять, прелюводвянія, люводвянія, увійстиа, и прочая и таде скпернять челопька. Видите истинну, что помышленія грвхи суть; ибо сквернять человъка: а как в можеть сквернить, что не есть гръхь?

> Когда же пако есть, когда не токмо дъла законамъ противныя, но и слова и помышленія за гръхи поставляются: а на гръхи судъ оный толь строгій, толь

поль спрашный предсказуется: по да не пренебрежемъ осторожны быти. Да блюдемъ себя, не токмо, что хощемъ содъяти, но и что глаголати, и что въ помыслахъ держапи, да не согръшимъ. Если же согръшишь или шъмъ, или другимъ, или прешьимъ виломЪ прилучится, да потщимся исповъдати тако. какЪ содъяно нами, предъ всевидящимъ окомъ Судіи онаго, который хотя объщается строго судити, но и помиловати челов вколюбн в йше хощет в же, только бы мы судь Его предупредили нашимъ обращениемъ къ Нему, нашимъ жалъніемъ, нашими слезами, на шимъ взаимнымъ милованіемъ къ ближнимъ нашимъ мате. б. и стараніем в о лучшем в поведеніи. И как в сін лъя ст. 14.15. нія супь плоды покаянія, то и будеть оно истинное, когда півми уряснъешся. Поелику же оный Владыка нашъ и Судія, чрезъ Пророка своего увъряеть, яко не гезек. 32. хощеть смерти грешника, но еже овратитися ему и ст. 11. и жипу тыти: то кающеся будемъ всенадежны, яко на далье. суль его не посрамимся, ниже вы спрахы ономы иста. емь, и не осудимся на казни, паче же съ благословенными Его едино въ блаженствъ наслаждение получимъ. благодашію Его и челов вколюбіем в, еже и буди буди. Аминь.



CAOBO

## 

# CAOBO KPATKOE

Въ недълю первую святаго великаго поста. Марта 8. дня 1780 года.

пправили мы, возлюбленній! теперь обрядь, котораго видь инымъ представился можеть быть обрадовашельный, инымЪ печальный, инымЪ же ни шо ни се. Коимъже ни то ни се? тъмъ, кои въ душъ своей сушь пошемнены нев Бріем в, и пошому ни истинны, ни худа, ни добра прямо не знають, и знашь не хошишь. У нихъ или всъ въры одно значать, и потому язычниками ли быть, Махометанами ли, или Христіанами, одинаково есть; или и никакой въры нъшь, а за правило почишающь слъдовашь склонности натуры, и исполнить волю плоти наилучшее ихъ есть удовольствие. Бъдные сін люди, и подобны сумошедшимъ! ибо какъ сумошедшие хотя разсуждають весьма слабо, и не такь заключають, какъ связность истиннъ требуетъ, однако имъ кажешся, что нъть ихъ премудръе, и такъ яко бы надобно держать, какЪ они говорятъ. Но и кои смъсь върамъ дълають, не лучше суть Нашуралистовъ и безбожниковъ. Ибо и сіи того ради върь не различають, и за одно почитають, чтобь имь вольнъе было вездъ по своимъ прихошямъ поспупать, и сыскапь бы ласкавость у подобных в себъ къ своему угодію, и чтобь ихъ совъсть обличать и безпокоить не могла. Да и о Богъ споль легко перемъняющъ мивнія,

мнънія, сколь охошно върь различіе пріемлють. И такъ у нихъ сегодни и здъсь есть Богъ; понеже между Хрисшіанами находятся: а завтра и въ Китаъ. на что онъ, когда можно безъ утверждения о его бытіи пробыть, да еще и спокойн ве остаться, когда мысли не булушЪ шревожишь спрахомЪ шаковаго существа. Но конецъ окажеть, коль сихъ людей жребій окаяненъ есть. Они въ плоти все благородство человъчества заключили, и съ тлънными яко бы тварями ихъ какъ животъ, такъ ибыте скончается. Но нътъ. Хотя внъшній видь нашь подлинно плъеть и смертію истребляется, однако внутрь онаго обитаеть другое существо, которое не меньше себя оказывает в дъйствіями отличными от в плотяных в, что оно дух в есть, и жинь будеть во въки, яко духъ. А когда такъ, то таб будеть жить, какъ не у того, который его создаль таковымь? Сего безбожники и смъсители въръ не разумбюшь, или паче разумбшь не хошяшь. Но напрошивъ, хоши средственно по здравому разуму разсуждающій, товорить себь: пусть кто какь хочеть мнишь и ушверждаешь; а мнъ безопаснъе есшь въришь, что есть Богь, есть Создатель всвхв, есть и пришедый въ міръ тръшныя спасти Іисусъ Христосъ. Ибо великая часть людей тако в Брить. И коль мнотое множество жнигъ доказательнъйше о томъ утверждающь. И въ сношении книгъ и миъний оказывается. что чистъйшая въра и боголъпнъйшая есть Христанская. Я ее содержа, обуздаваю страсти, и тъмъ лучшую доброд Бшель сошворяю. А въ слъдстве шого совъсшь моя получаешь мирь и спокойствие, душа же надеждою питается, что и по разлучении от в твла свою бышносшь не шокмо не пошеряешь, но еще и свътльйшую узрипь въ осіяніи милосердаго зрънія Божія.

Божія. Тако въришь не повредишь мнъ ни въ сей жизни ни по смерши: а при смерши конечно лучше расположу себя съ сею върою, нежели не въренъ будучи.

Благочестивіи слушатели! как вы думаете о таковой душ , каковая сим вачертаніем в представилась. Когда она на обряд сей отправленный взирая разсуждала о ублажаемых въ православіи, не летала ли она въ восторгъ радостных воображеній, увърена будучи совъстію своею, что и она дщерь есть православной церкви?

О! благословенный сонмъ Христіанскій, который въ міръ единъ есть, что истиннымъ ученіемъ о прямомъ благополучіи челов Бческомъ, получаемомъ не шокмо въ нынъшнемъ въкъ, но и въ будущемъ, просвъщается! Но со всъмъ шъмъ и здъсь суть между пшеницею плевелы. Супь, кои какъ на священномъ писаніи утвержденные догматы ворошать, такъ и уставленныя издревле церковію обряды и узаконенія пересуждають. А иные и совсъмь свои выдумываюшь, и важнъйшими ихь почитають, нежели что древность намъ предпослала. Изъ таковыхъ иные достойные имени еретиковь, иные раскольниковь, запъйныхъ особенниковъ. И какъ пъ, пакъ и другіе и третіе, ежели своевольство свое упіверждаюні упрямствомі; ежели раскаянія не окавывають; ежели разврать въ церкви учиня, съ шъмъ кончаютъ и жизнь свою: то, поелику отъ единства церковнаго сами себя отпоргнули, и яко тнилые уды от тъла отпали, конечно не иная, какъ и самыхъ безбожниковъ и невърныхъ, и ихъ участь постигнеть предъ судомъ Бога, который единъ сый и одинаковъ всегда во всемъ, единообразною и церковію почитаемъ быть хощеть. А понеже тако быши

быти имъетъ, то напередъ гроза властію церкви возвъщается, и анавема всъмъ противникамъ восклицается, дабы и здравые уды имъли опасность, чтобъ съ таковыми людьми не входили въ сообщеніе, если они живы суть: а ежели мертвы, то отъ ученія ихъ и отъ книгъ аки отъ язвы удалялися и слушать не желали.

Внемлите убо вы простъйше овчата стада Христова! Не могите шептанію лукавых волков волков , прихоошь Волшеровых в дебрей, що ошь от бхишил Лютеро - именных в дубрав в, то от в Брынских в л всовъ, предать свои уши и души. Не исходите изъ ограды, православіем в ушвержденной церкви: держищеся ея яко чада машери, и да возможеще быши абши Опіца небеснаго, и благословеніе его въ сей жизни и въ будущей получиши въ въчноблаженное пребывание. которое, какъ слышали отъ гласа, припъваемаго въ обрядъ, опправленномъ пвчного памятіго, отъ свяцерковныхъ, оименовано. тыхъ Отецъ, столповъ Чего ради? яко воистинну таковые люди, кои православіемъ сіяли примърно, и предъ всъмъ человъчествомЪ достойны воспоминаемы быть и почитаемы; и предъ самимъ Создателемъ конечно возсіяють немерцающимъ славы свътомъ и на въкъ блистательнымъ, по оному словеси Христову: тогда прапедницы про-мате. 13. спътятся яко солнце по слапъ Отца ихъ невеснаго. ст. 43. Еже и всъмъ намъ получити да сотворитъ человъколюбіе Спаса нашего и Господа Іисуса Христа: ему же со Опцемъ и со Свяпымъ Духомъ подобаетъ всякая слава, честь и поклонение нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.





### $\mathbf{C} \mathbf{\Lambda} \mathbf{O} \mathbf{B} \mathbf{O}$

На день Благовъщенія Пресвятыя Богородицы: 1780 года.

И рече Ангель ей: невойся Маріамь, обрыла во еси влагодать предь Богомь.

Лун: гл. г. cm. 30.

Когда угодно явилось Создавшему насъ, и за преступленіе его святыя запов'бди осудившему на в'бчное оть себе отвержение, оть чего и послъдовало непрестанное и въ сей въкъ и въ будущій страданіе; (чтобо и габ безъ призрънія божія не есть мученіе? какъ напропивъ все въ блаженство обращается, когда и гав есть милосердіе благаго онаго Владыки ) когда говорю , угодно явилось всеблатому Творцу нашему помиловать родъ нашъ, родъ человъчекій, и возставить его въ благословенное состояние: то посланъ одинъ изъ Ангелов Б его, коему и прилагает В писание имя Гаприла, лабы мы лучше силу, и величество, и намърение Пославшаго уразумъли изъ сего ( ибо Гапріпль значишъ величественную силу Бога) и что им Бет в оный Господь и кромъ насъ разумныя швари въ службу свою: который: Ангель и показаль намь явственно, какимъ образомъ благоволить Зиждишель нашъ спасти насъ; а шрмр самимр и недовъдомую шайну вр существъ божественномъ состоящую открыль, то есть, что Богъ есть не единоличенъ, но Троиченъ въ лицахъ. Ибо явственными словами показаль Ангель Сына Божія и Духа Святаго, рекши о первомъ: что раждаемое свящо:

свято наречется Сынъ Божій; о второмъ: что Духъ Лук. г. ст. святый найдеть на Дъву, который воздъйствуеть въ 32. 35. ней рождение пречистому чистое и безмужное. И такъ кЪ имени Сына первое лице Опца само собою подразумъвается, хотя Ангеломъ и не сказано, а выговорено только общимъ названиемъ, то есть, Вога. Образъ же или способъ къ исполненію нашего спасенія объявляется, что Сынъ оный предвъчнаго Опца имъетъ воплошищися от В Дъвы, и челов Бком В явитися, и вся устроити по имени своему, которое будеть ему Інсусь, то есть. Спаситель. И какъ чудо къ чудеси стекается здъсь, что и Богь воплотитися хощеть, и оть Абвы плоть пріяти, а не отб мужней жены; то на вопросъ сомнящейся Маріи Дъвы: како можеть сіе дун. І. ст. выти, сказавъ Гавріилъ, что Духа Божія силою сіе зб. воздъйствуется, къ тому приложиль для большаго ушвержденія и предшествовавшее чудо от всемогущества Божія на Елисавет Б безплодной и престар Блой: чшо, слышала де шы о Маріе, яко Елисавешь южика твоя, то есть сродница, въ старости зачала сына, и се уже м Бсяцъ шестый есть ей по зачати, которая прежде неплодною нарицалася. Знаеши сіе, о Дъво! V60 не не въруй и не сомнъвайся и яко не изнеможетъ ошъ Бога всякъ глаголъ, що есшь, все что Богь восхощеть сотворити, конечно собудется самимь дъломЪ: понеже онъ есть всемогущи. И когда неплодзачала уже, и конечно родишъ ная и пресшар Блая сына: пю Дъвали не можеть родить, гдъ все зависъщь будень от силы онаго всесильнаго Существа? чего ради шы о Дъво радуйся! яко Господь есшь съ шобою: яко обръда еси благодащь от вога.

Благочестивіи Слушатели! Мы празднуя сего дни съ церковію о толь радостномъ благовъстіи къ Д 3 роду

роду нашему (ибо пречистъй Дъвъ Маріи рожденіе Сына Божія, а намъ спасишельное совершеніе его благовъствуется) и увъдавъ изъ того поль глубокія тайны кЪ нашему любомудрію, что вЪ разсужденіе пріимемъ для далшей бесъды, кошорою бы продолжишь нъсколько слово къ душевному назиданію нашему? ВникнемЪ вЪ изречение Антелово, котторое мы вЪ заглавіе ръчи положили, що есть въ оное, не войся Маріамь: обрела во еси влагодать у Бога. А какъ здъсь безплоптный слуга Божій говоришь, чтобь Марія не боялась, для шого, что обръла благодать у Бога: слъдовательно и всякъ тогда не можеть боятися ничего, когда обращеть, или стяжать сподобится благодать у Создашеля своего. Чего ради хощемъ ли и мы безъ боязни бышь, и въ безопасности жить? да потщимся благодать Господню спіяжать, то есть, получить от в Него милость, и такой доступь, чтобь Онь быль нашь во всемъ Покровитель, Защитникъ, Утъшитель, Подашель всего, чего мы ни пожелаемь, и въчемъ нибудешь намь нужда. Вы семь состоить обрысти благодашь у вышняго онаго Владыки. Какъ же обръсши благодань, не есть просто получить оную от стороны только Бога, но значить и нъкоторый способъ исканія у Него от стороны челов вка самого: то и надлежить намь теперь составить бесьду, какь можно пріишши въ шу милость у всяческихъ Господа, чшобъ Онъ нашъбылъ, и мы Его, и пошому всъмъ Его благомъ пользовалися. Извольте внять, а я потщуся сіе вам' скудоумным тоим словом предспіавишь.

Весьма намЪ ощупительно и доказательно быть можетъ, какъ обръсти благодать или милость у Бога, если себъ представимъ, какъ мы сыскиваемъ оную милость и ласковость у людей. Здъсь мы тщимся

тщимся поступать не инако, развъ какъ волъ того угоднъе быть можеть, у котораго хощемъ состоять въ любви и пріязни. А изъ сего поступка нашего промыслъ создавшаго насъ и учить и обличаеть. Учить, чтобъ конечно тужь справедливость наблюдали мы къ Нему, каковую содержимъ другъ къ другу. Обличаеть же, если уклоняемся отъ Его угожденія, а сами творимъ то къ равнымъ себъ, и потому яко не наблюдающій справедливости, праведно чужды дълаемся Его милостивато къ намъ призрънія.

Чтожъ есть угождать Богу? Есть не иное, какЪ чилобЪ все шворимо было нами сЪ намЪреніями Его и предназначенными вЪ союз вещей концами сходственно, чъмъ и будеть воля Его исполнятися. Концы Его или намъренія во всемъ міръ общественно и частно суть, чтобъ быль по всему союзу вещей порядокъ и стройность, а изъ того въ разумной твари спокойность, и поведение такое, изъ коегобъ явственно оказывалось, что сія тварь отлична есть отв другихъ грубыхъ и непричастныхъ свътила умнаго. И какъ послъдній конецъ, для чего міръ сей въ бытіе произведенЪ, есть показаніе не обЪятнаго и безконечнаго величества того, который его создаль, и съ симъ безъоприцашельное обязащельство на разумныя швари, чтобъ онъ познавая таковое величество, являли соотвътственное оному свое благоговъніе, и подчиненность Его промыслу, вс вми своими дъяніями. въ чемъ и будетъ состоять къ высочайшему оному Существу почитание и прославление: то и слъдуетъ чтобъ мы, будучи одаренная разумомъ тварь, наши льянія такь устрояли, какь могуть наилучше оказывашь, что мы знаемъ своего Творца, знаемъ коль Онъ величественъ есть, энаемъ, на какой конецъ Имъ въ бы тіе. бышіе, и въбышіе ошличное предъ грубыми шварями, произведены; и пошому ощдаемъ Ему должное; и благо-говъя предъ Нимъ удерживаемъ сшремишельныя сшрасши, изводящія насъ изъ добраго порядка; піщимся же предсшавищь себя согласно Его свящой волъ, кошорая не можешъ инаго желащь, какъ честносщи, и доброны, и благаго во всемъ устройства.

Такъ видите, мои Слушатели, что есть угождать Богу? и что конечно мы дълать то должны. Но здъсь спросять меня мудрствующіе особо, и мнящіися проникать во тлубину природы и ее самую обожающіе; спросять, говорю: что за дъла, кои угодны быть могуть Богу, и ихъ Онъ якобы естественно желаеть? и что? коихъ Онъ тнушается, и коими люди Его прогнъвляють? Ибо что ни дълается въ мірь, и оть самихъ человъковъ, есть все по склонностямъ природы; и если природа отъ Бога бытіе имъеть; то все что ни есть въ оной, самого Бога дъло есть, и потому должно быть Ему пріятно и угодно.

Воть видите премудрость! Видите какъ на первой слухъ истинны кажутся выраженія и показанія! Но мы начнемь на вопрось предложенной отвъть дълать. Натуралисты, или природу обожающіе, поелику не различають дъль, и не находять они добра и худа, но все у нихъ одно, напримъръ: брака ли ложе, или блудодъйцовь: потому спрашивають что за дъла, кои угодны Богу? и что, кои неугодны столько, что будто онъ и прогнъвляють Его, и на мщеніе побуждають? Мы, чтобь скоръе и яснъе ръшить могли запрось, спросимь напротивь ихъ самыхъ, кои тако нась вопрошають: ты наилучшій изъ своихъ товарищей слъпотствующій Натуралисть, скажи мнъ пожалуй: когда

стяжеваем в и держимв, и безпутством в опровертаем в ихъ какъ бы ни вочто: члены наши, какъ будто на пагубу намъ данные, направляемъ къ угодію похошей неблагообразных в и здравію шта, и души цтомудрію, въ слъдь ихъ совершенія вредящихь: въ такомъ случа в естьли дъла худые и добрые? Скажите по сущей правдъ, о мнимые послъдователи натуры! и бываюшь ли таковыя разнообразныя поступки между челов Бками? да и вы сами, будучи не безплошные, паче же дающіе волю летанію мыслей, что? не признаетесь и , яко не худые творцы есте всяких в бездълицъ? Когда же случится вамъ нъчто содълати, за чию васъ сиоль сходно похвалять, чию и ваша совъсть говорить вамь: это подлинно лучше того, чпю я прежде дълаль: то не ужьли вы не поставляете, что сіе произшествіе вашего дъйствія есть доброе 🐉

Но полно надъ симъ медлить. Оставляю далъе заключать всякому въ себъ. Мнъ надобно еще посабдній пункть объяснить, что до положенія нашего въ отношени къ Богу касается, то есть, въ разсужденіи сего союза, могуть ли быть, и бывають ли оть людей разныя дълопроизводства? Покажемъ напередъ. чьмь мы обязаны кь верьховныйшему оному Владыкь. Обязаны главибище Его единаго признаващь за Бога, а не что другое: слъдовательно по сему, Ему восписывать единому твореніе міра. Ибо сего Ему не давь, вь тоть чась не Богомь Его сдълаемь, поелику отнимемъ оптъ Него первое свойство, почему Онъ Богъ есть. шо есшь силу безпредъльную, по которой Онъ единъ шаковъ есшь, и ничшо подобно Ему по сему быть не моженів. А если положимь, чню мірь самь собою изникъ и стоитъ, и кромъ Его Вышшаго Существа и могущ-E 3

могущивимаго ивпь: то безботрицательно должив мы его обожать, то есть, мірь нами видимый Богъ есть. А какъ скоро сіе изречемъ, то и себя поставимъ частію Бога: ибо и мы въ цълости міра, яко Какъ же въ дальшее сего онаго находимся. божка разсмотръние станемъ входить, то усмотримъ въ немъ явственно непостоянство, разновидную перемънность, смертей разные виды, снъдение другъ ошь друга вещей, совершение гнусных в дыв, присеніе земли, паденіє градовь, вопль и плачь страждущихъ, и подобная симъ. Такъ сія ли приличиствуютъ Богу? Изъ сихъли состойть существо оное, которое по понятію правому, и по приличному описанію, должно быть безстрастно и преблаженно, а потому и ничъмъ недвижимо въ своихъ совершенствахъ, и ошнюдь не подлежащее своими свойствами ни какой перемънъ, отъ чего оно и быть можетъ въчно, и всему благому причиною?

Что возлюбленній! какъ вы думаете о семъ разсужденій! Истинно ли я говорю? Ежели признаете за истинну, то со мною утвержаете, что міръ сей не есть богь. А когда міръ не есть богь, то что уже другое будеть богомь? Ибо и понятія не можно разумомъ инаго сдълать, какъ, или міръ сей есть богь, или, если не онь, то должно быть другое существо величественнъйтее его и сильнъйшее, которое не отмънно и будеть причиною бытія міра, и управленія. Ибо могущественнъйтью конечно надъ слабъйшимь верьхь держить, и имь властительствуеть; иначе от слабъйшаго посмъяніе будеть сильнъйшему, и сильнъйшій по своему мнънію, будеть самою вещію слабъе не столь сильнаго.

Воть какь истинна открывается здравымь раз судкомь! Извольтежь теперь разсмотрыть о дылахь человь-

челов Бческих в в в сношении их в со обязательствами, какія на нихЪ лежашЪ вЪ разсужденіи величества Божія. Выше мы упомянули, чпо первое наше обязашельство есть въ союзъ съ Богомъ, чтобъ мы Его единаго почипали за Бога, а не другое что. Ибо, если и общество наше по сожительству будучи единоглавно, должно не многихъ, но развъ единаго Государя им Бшь и признавашь: то не равноли, и въ разсужденіи высочайшаго Существа, едино быти такое, и въришь и исповъдывать подобаеть? Но воть, колико вы мірь безбожниковь, колико многобожниковь было и есть! Такъ глаголите мнъ паки вы, не различающіе д'бла челов бческія за едино ли почипіать чтущих в истиннато Бога, и отрицающих в Его? Також в: многобожники едино ли сушь, что и благогов вющи предъ единымъ онымъ, который истинно есть Богъ и Творецъ всъхъ вещей, всъхъ, кромъ его быте имъющихъ? Если же не едино сушь и повашему мнънію шъ и другіе люди, но такъ различествують, какъ огнь и вода, по своимъ дъламъ; по сами вы и признались, есть разность дъль и поступокъ. Къ сему скажите еще: съ обидою ли истинному Богу поступающь шь, кои не хошишь признашь Его за шаковаго, каковъ онъ есть, и кои многихъ почитають кромъ единаго, который есть подлинно божественное Сущесшво, и кромъ Его нъшь такихъ другихъ? О! что можеть быть обидливье, какъ говорить про Государя, чшо онъ не есшь Государь, или, не шокмо онъ есшь, но и шошъ, и шошъ, и шошъ, а сти едини изъ подланных в его супь. Равно, и паче еще и не сравненно огорчишельнъе шворяшь предъ величесшвеннъйшимъ онымъ Владыкою, и всего міра единымъ Царемъ, кои честь Его или со всъмъ не признають за такую честь, mo

по есть, божественную, или переносять ее на создание Его.

Тако видить испинно видящий разумь! Истинно, говорю, то есть, который доходить прямымь пушемъ любомудрія до существенности вещей, и ихъ порядка и союза. А опісюду и оказывается естественно, чно сущь въ своей бышности, или въ произволдствъ добродътели, суть и пороки и гръхи. чему въ слъдъ ихъ конечно от тогожъ существа равно свящъйшато и справедливъйшаго, какъ и всемотущаго назначены, за первые мада, а за другіе казнь. и неисправнымъ отъ тръховной жизни, въчная, а Поелику изъ сихъ одни не ракающимся временная. скаяніем в своим в оказываются в в чною злостію, и пошому прошивоспоящие в Бчной благосши своим в рашоборством в; и такъ яко въчные враги Богу, заключатся въ въчныхъ заклепахъ ада: а вторые, яко сознающій свою слабость, и признающій величесніво Творца ихЪ, и свою винность исповъдающи предъ Его благостію, и святости Его уподобитися желающіе, достойны являются помилованія. И какЪ не можетъ благость безконечная зд Блаться конечною, так в не может в и не простить, и не пожаловать ублажением в тъхв. кои припадають кь ней кающеся о своихь преступле-Ибо, не простя такихъ, безъ сомнънія -бхкін сшала бы оная благость конечною, поелику илибъ не умъла просшишь и загладишь порочности въ своей твари, илибъ не хотъла, или силъ въ себъ не находила къ тому. Но о Существъ, во всемъ пресовершенномЪ, какЪ можно сказашь сіе? Оно всегда и во всякой пунктъ времени должно быть на все всемотущо, на все премудро, на все благое охошно, что въ сходство Его своиствъ божественныхъ требуется.

Cie

ты имъешь рабовь у себя, и если прикажешь имъ, чтобъ они въ урочные часы ложились спать и отъ сна вставали, и чтобъ днемъ садъ твой чистили и обрабопывали, а въ вечеру полошна шкали: они слышавъ швое приказание, и знавъ швои намърения, вмъсто всего того, что ты приказываеть, сталибы не въ шъ часы ложишься и всшавашь; сшалибы днемъ садъ твой всякимъ наносомъ смраднымъ и тнуснымъ обезображать; хорошее деревье выламывать, и все поршишь; по вечерамъ же вмъсто шканья полошенъ учали бы тошовыя полошна драшь, и всякую швою домашнюю рухлядь вибсто приборки разбросывать и тиоптать. Что? нашель ли бы ты забсь между пвоими рабами худыя и добрыя дъла? не щель ли бы шы, что ежели бы они по твоему приказанію поступя нешокмо охошно, но м съ избышкомъ совершили дъла, ть ихь дьла за добрыя; а когдабь они подлинно, въ прошивность проимъ намъреніямь и наказу учинили, такъ какъ я выше сказаль, оныя ихъ поступки за элодъянія? Ежели сіе такъ утверждаешь, ( а не утвердить не можешь, если посмъянію других в подпасть не хочешь за явное неразумъніе) по заключи подобно, что и Творець оный Всевышній, создавь нась и давь волю, даль и наказъ, что намъ и какъ дълать, чтобъ по Его премудрымъ нам вреніямъ устройство во всемъ эрълося. И мы, разумомъ снабдънная Его пварь, конечно по въ себъ чувствуемъ, что есть мучше, и что хуже; а по то и есть Творческій оный наказь, что намь дылать и чего не дълапъ: слъдовашельно, когда мы шворимъ то, что самою совъстію узнаемь, и по оной въ мысляхъ переговориваемъ; что это хуже, а то лучие: лучше бы такъ поступить, а не такъ: не будетъ ли по сему различіе дъль? и не сушьли добрыя и элыя дъянія? Ho Но войдемъ и въ самое положение нашей природы и нашихъ дъяній. Наше положение природы есшь и обще ко всъмъ міра вещамъ по союзу общему, и частно по союзу человъчества другъ къ другу, и единственно по союзу къ четъ, що есть, мужа къ женъ, и жены къ мужу, и собственно къ себъ самимъ, относительно же еще по созданію къ самому Творцу, верховнъйшему оному Существу, которое насъ обязало правилами разума тъмъ паче, что мы свободно на объ стороны склониться можемъ по силъ воли нашей, иногда стремительству страстей согласующейся. По сему положенію природы нашей, какія должны быть дъянія, въ разсужденіи чтобъ соблюдена была, по силъ Творческаго намъренія и концевъ въ тваряхъ, стройность и порядокъ?

Воперпыхь по союзу ко всъмъ вещамъ должно быть наше употребление, а не элоупотребление. довашельно, Бхашь напримбрь на конб умбреннымь и приспюйнымъ бъгомъ, есть употребление и дъло хорошее: а онагожъ коня нудить къ безмърному бъгу, и мучить его зъльнымъ для того біеніемъ, есть элоупотребление и дъло худое, и совсъмъ противно Творческому намъренію, а шъмъ самимъ должная спройность и порядокъ нарушается. И не видипъли вдравый разумъ, что сіе есть истинна? а потому и неваключаеть ли, что одно хорошо, а другое худо? ИзЪ сегожъ одного примъра и легкаго подобно прилагай и о прочихъ важнъйшихъ вещахъ, что до употребленія и элоупопребленія касается, и примънись ко всему; то увидишь неисчетное элоупотребление, а едва гав надлежащее дЪло.

Второе: по союзу челов вчества нашего другь къ другу, мы должны щитаться равными, по союзу, говорю,

говорю, человъчества, а не по достоинствамъ въ порядкъ общества. Ибо сіе иное значить, и инаго требуеть заключенія. Такъ гдъ мы равны, слъдовательно тамъ никто другаго не честнъе и не подлъе. Посему должны другь друга любить, а не ненавидъть: другь другу помогать, а не обижать: даяти паче, а не отнимать: собользновать о нещастіи, а не радоваться: веселиться о благополучіи, а не завидъть. Се! видиши ли что хуже, и что лучте? Се различіе дълъ! и не бывають ли такія дъла по обоему виду между человъками?

Третіе: союзъ къ четъ требуетъ нераздъльно-Ибо иначе никогда не буденів чета: сл вдовашельно не будеть и твердости въ фамиліи, и ни въ родъ человъческомъ; и претворится человъчество въ хуждшую смъсь, нежели какую придумать можно по всякой худости. Представь, что оставили мужи женЪ, и жены мужей, и пошли всъ смъщащись, забывся о обязащельствах в законных в; что ? что отсюду происходить? уже нъть прямыхь отца и матери; нъть прямых в дътей; уже рожденія повергаются по нолямь и по спогнамь, брасаются въ езера и скаредныя Домы пустъють, фамили падають, грады разворяющся, ощечество чась ощь часу гибнеть. И вошъ вмъсто добраго устройства что? и супьли такія поступки съ премудростію Творца и со святостію Его сходны? и могъ ли онъ, созидан человъка, пнакіе концы изЪ ихЪ бышія предполагать?

Виждь убо слъпо нашуръ въруяй, и ее обожаяй, чио пы, умствуя по ней, хорошаго заключаеть, когда говоришь, чио нътъ различія въ дълахъ, нътъ дълъ ни добрыхъ ни худыхъ, а все природа дъйствуеть по склонности, и ей повиноваться надобно?

Е 2 Бъдный

Бъдный пы, и бъдный сугубо! что послъднею слъпотою объять еси, и думаеть, и говорить, что лучте другихъ видиши истинну. Ты смъсь пагубную поставляеть порядкомъ: паденіе рода человъческаго называеть умноженіемъ: ненавидимую по себъ самой скверну, первымъ удовольствіемъ щитаеть.

Но четпертое: природы положение къ самимъ намь, чьмь нась обязываеть, да творимь сходственно съ концами, ошъ Зиждишеля нашего предназначенными? Мы вопервых в должны в в себ ум в просвыщать так в. чтобъ удобно восходили онымъ въ познание Виновника нашего бышія и жизни, и умълибь почишать Его. Нопомъ научались бы, какъ по союзу съ другими дюдьми обращащься, и какъ къ употребленію принадлежащія вещи спіяжевашь, и их в в свою пользу, безъ нарушенія шъхъ концовъ, къ коимъ онъ созданы обращать. Напослъдокъ свои уды такъ устроять, чтобь они не были орудіемь неподобных в дьяній но честных в законных в оказывались соверши-Когда убо такими науками и навыкновеніями свою голову наполняемЪ, отъ коихъ не токмо свътилоумное не возносишся въ познание высочайшаго онаго Существа, но еще паче развращается, и со всъмъ иное думать начинаеть, нежели что пристойно божественнымъ свойствамъ; и почитанія не токмо не воздаетъ никакого Создашелю и Промыслишелю всъхъ, но и хулы произносишь на Его величество: такожь, когда мы въ сожительствь съ человъками находись, вмъсто согласія и дружбы ссоримся, вмЪсто чтобЪ благотворить, эло наносимъ, и вмъсто чтобъ остерегаться, все пріемлемъ за одно и худо и добро: а что до вещей надлежинъ, то можетъ быть изъ одного лакомства, безъ знанія ихъ способности и надобности, многія сшяже-

Сіе все, ежели вы мои Слушашели такъ пріемлете, какъ я говориль: то не играетъли сердце ваше оть радости по воображению ума вашего, что вы върніи, и православніи по въръ находитесь? поелику, яко челов Бцы, иногда согр Бшившій, когда совъсть васъ безпокоипъ, что вы виновны предъ своимъ Создашелемъ, и сужденію подлежите предъ толь величественнымь Господемь: то притомь, въдая достов врно, что сей же Господь есть и милосердь трЪхи и хощеть, сколь скоро согрЪшившій признаніе сердечное учинить, и принесешь покаяніе; сіе, говорю, въдая, не прешвориешесь ли, яко изъ мершвых в въ живые, и из потребенных во св в радосин вишей свободноспи выходящіе? Конечно піако дъйствуеть въра въ върныхъ!

Напрошивь: что думать надобно о прошивникахь въры? Они какь оть Бога отвержены, такь и оть нась проклятія достойны. Ибо, кое общеніе есть свъту со тмою? Върные свъть суть, а невърные тма. Праведно убо изгоняются тмою нечестія зараженные, не токмо изь числа угождающихъ Владыкъ всяческихь, но и оть имени человъчества. Ибо, хотя они человъки, но не по человъчески стали умствовать. И когда своего Зиждителя и Отца благоутробнъйшаго презръли; то какое оть нась заслуживають уваженіе? Воистинну не иное, какь плюновеніе и попраніе!

Но не дивитеся сугубому эдъсь отличію. Знаю, что прошивное сему вы видите. Знаю, что не токмо на нихь не плюють върные, но иногда и говорить про нихь не смъють. И они невърные, не токмо себя не поставляють за тму, но и умнъйшими ж

щитаются върныхъ. Не дивитеся сему, и не колеблитеся сомнъніемь объ истиннъ своей, о православнія! Нев Брных в сила внышняя есть, а в врных в внутренняя; и тъхъ судьба временная, и во времени ей дано опів промысла вышняго возносипися, яко оставляются нечестивій тяжчайшему оному паденію, которое в Бчностію заключится: и того ради, если оный нашЪ Владыка нынъ успічпаеть имъ; чему примъръ не маше. 12. единожды оказаль и самъ Христосъ Спасъ нашъ; 14. Лук. 4. тожъ творить и ученикамъ своимъ заповъдаль: того 28-29- 30. Поят не можемъ не уступить, пока сей порядокъ 53. и 54. Его промысла течеть: однако, отнюдь да не бумаше. 10-дешь нашего съ ними согласія; но конечно презришель-17. и далѣ ное да держится душею отвращение от их и мудрованія; и ошнюдь соединенія ни вь чемь, развъ что совершенно испышается, къ какой пользъ слъдуетъ А какъ подлинно бываихъ принятіе, не чинить. еть, что невърные говорять по видимому не худо; то сіє происходить не изъ того, что они истинну энающь и говорящь; но что научились слова сплетать складно, и полагають близкій предметь чувствамь, который не видящимъ дальн бишаго, такъ пл внителенъ кажется, что будто тупЪ и вся истинна есть. смотрите, коль они бъдны въ семъ, хотя и лукавяшь. Они говорять смъло и вишевато съ такими, кои опів вчапь не знають твердо и по наукамь: а кв шъмь, кои гораздо ихъ лучше смысляшь, и кои обличить ихъ могутъ въ суемудріи, къ тъмъ и приступить съ разговоромъ своимъ не смъють. сушь и были всегда невърные; шаковы въ въръ еретики; таковы вездъ и у насъ въ Россіи находящіеся Раскольники; таковы, говорю, были прежде нашего въка, и нынъ супъ, своими поступками противники въръ и православію.

Ho

Но полно уже говоришь о прошивому дрствующих в правому ученю. Пора заключить слово твмъ привнесеніемь, какь мы сами украситься должны при благочестій нашемь, чтобь стяжать могли благодать у Господа нашего, который всею управляеть вселенною, и нась человьковь хощеть миловать паче всьхъ прочихь тварей, поелику и вы царствіе небесное принять нась объщается. Сказано мною при вступленіи вы бесьду, что мы для сего должны угождать толикому нашему Владыкь. А какь, и вы чемь состоить угожденіе, показаножь оть меня; то и надлежить намь піщательно наблюдать, по тому ли виду себя ведемь, и толь ли охотно и прильжно, чтобь событіе добра конечно могло нами получитися.

Смопримъ убо, чтобъ по союзу ко всъмъ вещамъ не было от насъ во эло оныхъ упопребленія: по союзужъ домовному, былобъ мужа и жены не разлучное соединение, и дъщей шакое воспишание, какое ошь добрыхь родишелей бышь долженствуеть. кто положиль объть не быть въ союзъ четы, да хранить таковый дъвственную чистоту, яко любезнъйшую маргариту Господеви. Въ обществъ граждансшва да не превозносимся: однако и другъ друга рима. 12. чеснію больша да шворимь, по писанію; дабы шъмъ 10. паче любовь взаимная росла и общее добро. Что до чести вышняго Владыки, къ которому относимся и бышіемь нашимь и жизнію, що не инако поступать да печемся, какъ любишь его, по насшавлению писания, псымь серацемь, псею душею, и псею мыслію нашею. Маше. 22. Тако ежели возлюбимъ Его, то воиспинну не будетъ 37. доброд Вшели, которую не сотворим В; не будет В ни мал Бишей черпы ко гр Бху, от в которой не уклонимся. О любы! еслибъ шы въ насъ водворилась, шо X 2 инаго

инаго болбе и желать нбчего! ибо всякоебь благо за пюбою слбдовало. Гдв ты, тамв и Богь. Или паче, по писанію: самь Богь любы есть, и превыпали пь любии, пь Бозв превыпаеть и Богь пь немь превыпаеть. Въ такомъже состояніи находящемуся не говорила либы и сама его совъсть? Не бойся: обръль бо еси благодать у Бога.

Въ таковой любви совершенна была Марія Дъва, удостоившаяся Ангельскаго собес Бдованія, и услышати ошь него сподоблшаяся благовъстіе толь радостное, каковое бышь иное какъ вышшее шакъ и радосшиъе ошнюдь не можешь. Почему досшойно Маріи и прив Биспівует Б безплотный оный благов Бетипель; не войся Маріамь: обрела во еси влагодать у Бога. Паче же, радуйся благодатнъйшая, яко Господъ съ товою, и яко не просто есть съ тобою, не яко быль и есть съ иными своими рабами, но далеко превосходнъйшимъ образомъ. Съ иными рабами былъ и есть присудственно, а съ тобою соединительно. Ибо не токмо съ тобою яко Покровитель твой есть и любительнъйшій Опецъ, но и яко Сынъ опь машери раждающейся. Себо зачнеши Его и родиши, и наречеши имя ему Іисусъ, яко плотію, от чистых в кровей твоих в пріятою. спасение содълати хощеть роду человъческому.

Привътствуя тако Антель Господень Дъвъ Маріи, избраннъйшей въ человъчествъ по ея превосходному угожденію Владыкъ всея твари, не дълаеть ли тьмь самимь и намь повельнія и побужденія, чтобъ и мы ее величали и ублажали? Ибо кому Богь воздаеть честь, не должны ли и мы того всъмъ нашимь усердіемь почитать? Но како мы возвеличимь возвеличенную паче всъхъ Ангельскихъ чиновъ! Мы не мное будемъ воспъвать ей, какъ что съ небесъ Ангель

Ангель своимь привъпствіемь изрекь кь Ней, и что дерьковь многими уже пъсньми и хваленіями представила намь. Вь сихь упражняяся, да попіщимся Пречистую чтити сообразующимся житіємь ея житію. Ибо, нъть лучшей пріятности ко угожденію другимь, какь подобіе оказать ихь чравамь. Тако и Марія, удостоившаяся быти Мать і седержителю Богу, сего оть нась паче похваль желаеть, паче всъхь жертвь приняти хощеть. И не сомнънно будеть намь Помощница, ежели въру въ нась увидить не колеблющуюся и тщаніе, по въръ жизнь вести. Ея же молитвами Господь небесе и земли вся управляеть кь нашему спасенію. Еже и получити намъ буди, буди. Аминь.





#### СЛОВО

Въ недълю Ваіи.

O

Откропеніи Божіи, или о спятомь писаніи. Говоренное 1780 года, Апръля 12 дня.

#### 

Обрыть Гисусь Осля, псыде на не, яко же есть писано: не войся дщи Соня, се Царь той грядеть, сыдя на жребяти осли. Сихь же не разумыша ученицы его прежде: но егда прослапися Іисусь, тогда помянуща, яко сія быща о немь писана, м сія сотпорища ему.

Тоан. тл. 12. сшихи 14. 15. ч 16.

Все, что ни говориль, и что ни дълаль Господь нашь Іисусь Христось, во время пребыванія своего на вемли, было такое, чему отть него быть какъ словомь такь и дъломь неотмыно надлежало. Перное потому, чтобь доказаль, яко не изъ простыхь Онь человьковь человько, но сокрывается подь видимою Его плотію предвычая упостасная премудрость. Почему и никто Его ни въ словахь зазрыть, ни въ дылахь осудить не могь, сколько на то уловленіе ни было нокущеній отть Книжникь и Фарисей: какъ въ повысти Евангельской многажды упоминается. Да и самы Іисусь не обинуяся проговариваль къ завидящимь и огрысь? то есть, никто не можеть обличаеть мя о грысь? то есть, никто не можеть обличить. Второе: какъ

как В Іисус В Христос В, Бог В сый, не Себе ради воплошился и жизнь на земли препровождаль: но шой ради человъковъ чиобъ имъ съ одной стороны представить собою примъръ, какимъ образомъ отъ гръха уклоняпися, и доброе пворипь, и въ колику степень свящости восходищи должно предвочами Божінми; съ другой, дабы показапь, что онъ есть пой, чрезъ котораго милосердый Отецъ небесный благоволип В върующим в и кающимся гръхи очищать, благодань усыновляющую Ему ихъ преподавань, и соцарствованія Его ві вітности удостоять: то и вель Себя въ самой точности такъ, какъ порядокъ промысла вышняго на земное Его пребываніе и совершеніе званія. ноложенъ быль. Третіе: поелику порядокъ промысла онаго задолго еще до пришеснивія Его въ міръ Пророками предсказанЪ былЪ: то и слъдовало ему Іисусу неинако являть Себя, развъ какъ Пророчества оныя содержати. Почему и нынъ въ чтенномъ Евангеліи упоминается: обръть де Інсусь осля псъде нане, якоже есть писано: не войся дщи Сюня; се Царь тпой грядеть, седя на жревяти осли. Глъ же, или отъ кого сіе писано? у двухъ Пророковъ въ книгахъ піако въщается, у Ісаіи и у Захаріи; у перваго въ главъ 62 въ спихъ 11, а у впораго въ главъ 9 и въспихъ И первый изъ сихъ Пророковъ жилъ до Христова рождества около восми соть льть, а другой за иять соть льть съ лишкомъ.

Но что за важное включается въ семъ дъяніи Інсусовомъ, что онъ съдя на жребяти осли, въ халъ въ городъ Герусалимъ, да еще о томъ якобы и нужно было Пророками предвъщать? Воистинну важное, и важное столь, что неинако, смотря на сіе произшествіе, заключить надобно, какъ что сіе дъло есть намъре-

нам Бренія божественнаго, и судебъ премудрости в Бчныя. Ибо снеся жизнь Іисусову и ученіе Его, и сколь Онь народомъ уважаемъ быль по чудеснымъ Его дъламЪ, и что прежде сего не токмо ослицами, но и ничъмъ воженъ или ъздящимъ не оказывался; снеся, говорю, сіе съ пъмъ, что при въбздъ его въ городъ оказано от народа, и от самих в ссущих в матернія сосцы. да и съ пъмъ, что онъ воскресъ въ прешій день, и вознесся на небеса: а сему в Бришь разв в пошь опречения, кто никакихъ повъствованій, отъ кого бы они ни сочинены были, не пріемлешь; или всъ хорошіе опівергаеть, а пріемлеть токмо, кои ему нравятіся по нЪкоторымЪ можетъ быть бездБлицамЪ: снеся (паки товорю) предшествовавшія и посл'бдовавшія д'бянія Іисуса Христа и событія великоважнъйшія, ежели вникнетъ кто либо доброразсудно и въ сте совершаемое Имъ дъяніе, что Онъ жребятемъ ослимъ въбъжаешь во Герусалимь; конечно заключишь, чшо и сіе неменьше важнаго вмъщаеть въ себъ, какъ и прочія Его знаменишыя лъла. и имянно показапів можно, что есть и несомнительно. Перпое: что Онъ оказывая производства своихъ дъль, одно къ другому столь связно прикладываеть, что хотя по видимому и мълкое есть, однако весь народь въ восхищение приводить, и нудить необычное восклицание дълать, и въ сходство прежде бывшему писанію: чъмъ явственно оказывается премудрость вышшая челов Бческой. Второе: что бывь Онь такой Учитель и Чудоп ворець, которому безчисленный народъ всюду послъдоваль, изъкоего многіе по досшатку своему возипь Его разными живошными могли, а вообще всъ рады бы Его на плещахъ своихъ носипь: однако Онъ по сіе число не пюкмо небыль возимь и носимый, но и всюды, отв града во градЪ.

градъ, и отъ веси въ весь, пъшъ ходилъ, трудяся въ проповъди и целя псякь недугь и псяку язю пьмато. 4. людяхь: то, когда нынъ восхотьль ъхать и ъдеть 23. съ необычайною славою, конечно птъмъ являетъ, что онъ Царь есть, и Царь не простой, но которому вся піварь рабошаеть піакь, что и несовершеннаго возрасніа челов Бки и скопы самим в еспеством в своим в нудимы, служать ему, овім несеніемь, какь то жребя ослее, овіи гласомъ, какъ то вопіющій младенцы, вопіющій же тако: осанна Сыну Дапыдопу, влагослопень грядый мате. 21. по имя Господне, осанна пр пышнихь. Третіе: а что 15. 16. прежде шаковое свое величество скрываль, и нынъ не шъмъ видомъ, яко Царь есть, и какъ земнымъ Царямъ обыкновенно есть творить, Блеть, но весьма смиренно, и со всъмъ отъ всякой пышности отдаленно; тъмъ прямую презришельность къ мірской славъ и гордости оказываеть, истинный же способь къ чести и достоинству являеть, который есть совершенная доброд в пель и благотворительство челов в кам в. сихъ ради, хотя бы кию и не искалъ почитанія себъ, будеть конечно почитаемый. И еще четпертое: что какЪ ІисусЪ ХристосЪ сказывался быти кротокЪ и смиренъ сердцемъ, то, чтобъ самимъ дъломъ оное васвид В тельствовать при самой слав В и почитаніи чрезвычайномъ, благоволилъ ъхать на презрънномъ живопіномЪ, но непрезришельно кЪ человЪкамЪ, да паче снисходишелнъйше и къ самому живошному. Ибо ни сего онъ обременить, ни гнать скорошествиемъ, ни нудипь гласомъ не благоволилъ Господь сый всъхъ. Пятое: Онъ во всемъ исполняетъ писаніе, преданное чрезъ прежде бывшихъ богоугодныхъ мужей, и покавываеть, коль великой важности сіе есть. Почему и сего дни чшенное зачало Евангелиста Іоанна упоминаеть: якоже

якоже де есть писано: тако, то есть, и поетупиль. Сихь же де ученицы его не разумыша прежде. Но егда прослапися, тогда помянуща, яко сін выща писана о немь: и потому сотпорища, что сотворить было надобно, хотя и невъдали, яко предписанное Богомъ они въ семъ служеніи Іисусу Христу исполнили.

Что? благочестивіи Слушатели! естьли убо важность въ оказанномъ нынъ дъяніи Іисуса Христа? и достойно то примъчанія и памяти, что я исчислиль? а оно конечно въ дълопроизводствъ Тису-Впрочемъ, буди воля ваключаешся. такъ, или инако упвердить сіе. А я изъ вышереченных в обстоятельствы пріемля случай вы сходство упомяненнаго изреченія Евангелиста Іоанна, который явственно писаніем В Іисуса Христа дъяніе утверждаеть, хощу представить вамъ бесъдою, что жнига, которая нами Христіанами почитается Спященнымь писаніемь, вы извыстномы чисты частных книгы состоящая, точно откропение Божие, почему и истинное есть слопо Божіе, а не просто челоптческое. Сіє приняшь въ бесъду и доказашь почищаю за нужное, тъмъ наче, что многіе суть нын Бшняго в вка моди столь развращенны, яко не токмо сами не хоппять въришь и но въръ жить, а потому и основание въры, то есть писаніе святое отмещуть; но и другимъ той же ядь вліять вь души не просто дерзають, да, какъ бы самимъ сатаною наняшы на то, съ великою и хипръйшею наспупчивостню увъряють: яко писаніе не есть де слово Божіе, а потому и откровеніем в щишаться не должно. Коль же сему ми внію прошивное и намъ спасипельное нужно доказать, столь и требуетъ немало словь. Почему, если продолжишся нъсколько собес Б-

собесъдование наше, не примите себъ въ пяжесть. возлюбленній но паче съ терпъніемъ внять благоволите. Ибо сіе вамЪ послужитЪ во утвержденіе, а прошивное мыслящимъ во обличение, и ежели согласишься похотять, то и въ назиданіе. Вступить же въ сіе дъло вознамърился я не потому, яко бы въ свъть еще не было издано премудрыми людьми доказапіельствъ, кои твердо увъряють объ истиннъ святаго писанія. яко оно есть откровение Божие, и какъ бы послание. или граммата къ роду человъческому: но пріемлю на себя сей трудь для того, что на нашемъ языкъ, или еще таких в изданій нъть, или весьма мало есть, и едваль кто изъ васъ оныя видаль и читываль. А пришомъ я и порядкомъ буду говоришь совсъмъ инымъ, нежели какЪ систематическія книги обычай имБютЪ Ибо я собесъдникъ вамъ буду, а не какъ съ канедры школьной учишель.

Какъ всъмъ, основащельно разсуждающимъ, извъстно то, что кто хощеть доказать истинну въ чемъ либо, а паче, что есть гораздо отдалено отъ чувствъ, тоть напередъ нужду имъетъ предполагать такія начала и изреченія, которыябъ явственностію своею у всъхъ получили согласное подтвержденіе: потомъ изъ сихъ какъ бы изъ источниковъ вычерпнуться могло намъренное заключеніе: почему и я вознамърился доказать, что писаніе, Христіанами за откровеніе Божіе почитаемое, есть воистинну откровеніе и слово Божіе: долженъ вопервыхъ чувствительнъйшими предположеніями души слушающихъ подвигнуть ко вниманію, и къ заключенію тому, что я положиль въ намъреніи.

Чтожь? скажите мнъ, возлюбленни! желаете ли вы не просто щастливыми быть, но съ самымъ верьхов-

верховным Блаженством шастья наслаждаться? по есть не только имъть тъло здравое, душу бодрую, мира вещей стяжаніе, и съ ними пріятность въ жизни: но и въ совъсти спокойность, и разума истинное просвъщение, и воли къ добру склонность прямо управляемую. Кажется въ семъ изочтени подлинно есть не простое щасте, но и съблаженствомъ истинсопряженное. Какій бо вышшій степень еще нымЪ сказапься можеть къиспинному удовольствію тьла и души, какъ что мы изочли теперь? Такъ я паки вопрошаю васъ, желаеще ли вы такъ возвышенны быть, чтобъ отнюдъ ничего худа, а все бы добро, все къ удовольствію и внутрь и внЪ чувствовали? ежели желаете, то конечно того не им вете. Ибо на что того желать, что уже въ рукахъ держится? убо сіе неоспоримая есшь исшина, что мы блаженства не им Бем В, и имъть хощемъ. И блаженство наше, ежели ему бышь можно, состоять должно не въ иномъ чемъ, какъ во всегдашнемъ изобили тъхъ благъ, кои и тъло и душу наслаждаюшь необманчиво, и не сего дни и завпре, да во въки; и не такъ, чпобъ на сей случай съ пріятностію, а въ другой со скукою; но одинаковою благотою непрем тино продолжаясь.

Вникнемъ же въ себя и посмотримъ въ природное наше состояние. И что чувствуемъ? увы! Коль и воспомянуть горестно! Мы въ душъ нашей, сколь никажемся ощличны по разуму отъ скотовъ, но едвали не низтими бываемъ оныхъ, падая въ безпутства страстей и похотей, каковыми эвъри и скоты никогда одержимы не бываютъ. И можетъ ли хотя часъ, неговорю уже годъ, или мъсяцъ, или день пройти, въ которой бы какой либо тревоги внутрь насъ не учинилось? Иногда и на моръ, и въ Океанъ тишина бываетъ:

а въ насъ сему какъ будто на въки запрещено бышь. Мниши ли, чио я вымышленно шако говорю? но развъ ты не чувственъ уже, или не человъкъ еси, ежели въ себъсамомъ не пожъ находиши. Есть ли въ шебъ см Бсь сія? скажи? скажи необинуяся: то есть, склонности къ гнъву, къ памятозлобію, къ гордости, къ зависши, къ ревносши, къ сластолюбію, къ честолюбію, къ любоимънію и къ славолюбію. А изъ сихъ источниковъ не бывають ли побужденія къ ссорамь, къ брани, къ дракамъ, къ отмщенію и къ непримиришельности, къ ошнятію вещей у другихъ, къ нарушенію чести у того, на кого гн ваешися, к в снисканію всякими и непозволишельными образами им внія, къ кражъ, къ обману, къ усилію взойти на вышшее достоинство, и наконецъ къ роскоши, и къ нъжности, ищемой отъ плотскихъ похотей? Сіи побужденія ть или другія, пусть и не всь, но нъкоторыя въ тебъ, однако прочія въ иныхъ человъкахъ, а можеть быть въ какое либо время и въ тебъ: ибо всъхъ спіраспіей съмена во всъхъ неизьемлемо супів : только ты не утайся, да признайся, что сіи побужденія ежели въ тебъ раждаются, то не волненіе ли чувствуещь въ душъ твоей? и коль ихъесть не малое число! и едвали изчислить можно, поелику и въ одну минуту нъсколько ихъ перемъняться обыкло. И невидимъ ли сіе все бываемое въ человъкахъ? убо истинно есть, что нъть въ насъ мира, нъть покоя ни на часъ, но непресшанно въ волнении то желания, то ошвращенія, що боренія, що труда, що слабости, що воспіанія, що леганія, що альчбы, що пресыщенія, що надежды, то страха, то бользней, то другихъ разныхъ бъдъ и напастей и прискорбныхъ случаевъ въ обуреваніи находимся.

Се жизни нашея состояние! и каково оно? Какъ ето назвать прилично? блаженствомъ ли, или паче окаянствомъ?

И хотя есть люди, въ такую сабноту пришедийе, кои говорить отваживаются, яко бы нъть въ насъ ни худа ни добра, и бышь не можетъ, а попому нъпъ и гръха и добродъщели, поелику де все природно дъйствуется. Но коль сіе умствованіе отъ здраваго разсудка и добраго чувствованія опідаленно есть: столь оножь подтверждаеть, что воистинну родь нашь вь крайнемь находишся элополучіи, яко и шого уже начинають не видъть люди, что есть худо и добро, и не познають своего нещастія, хотя при томъ всегла мыслыми напрягаются, какъ бы отмънное получить превосходство, возвысився дучшимъ предъ другими жребіемъ. А сіе самое и обличаеть, что они не имъющь того удовольствія, чтобъ сказать было можно: мы влажены: при нась псе есть, и желать волье ньчего.

Испинно ли еспъ, чпо я переговорилъ шеперь? Какъ вы думаете, мои Слушатели? Я уповаю, что вы не меньше меня сіе видите. Извольтежъ далъ внять.

Когда мы въ шоликомъ элополучіи сосшоимъ, какъ выше слышали; когда оное чувсшвуя и призная, желаемъ перемъны шому, и ищемъ, коль возможно, благополучнъйнее сосшояніе пріобръсши: со всъмъ шъмъ, коль бы ни лучшій другихъ жребій мы получили здъсь, однако при мнимомъ нашемъ щасшіи едва ли не шяжчайшимъ еще бременемъ хлопошъ, шрудовъ, и элоключеній, начинаемъ сшъснящися: що въ сихъ обстоящельствахъ не восходишъли умъ воображеніемъ шакой превыспренносщи: о! вопія: гдъ есть исшинное благополучіе? гдъ шишина? гдъ безстрастіе?

развъ только на небеси. Ибо на земли отнюдъ быти не можетъ и не надежно: понеже ни кто не имълъ, и не имътъ и не имътъ никакъ не въ состоянии, поелику непрестанное волнение страстей, и непостоянство въка сего продолжается, и на томъ міръ видимый основанъ есть:

Тако умы человъческие прелъщая ощъ крайности въ крайность, и наскучивъ птъмъ самимъ удовольствіемь, которое оть сластолюбія и утьхь міра сего получающь, начинающь иногда сами избиращь шакой порядокъ жизни, чтобъ страсти воздержаниемъ усмиришь; ко всему же как бы окамененным в нечувствіемъ терпъніе оказывать; и елико возможно тишину во нравахъ и въ сожинии наблюданъ. Вспупивъ же шакимъ обычаемъ въ нъкопорый степень какъ бы блаженства, начинаеть чувствовать душа большее въ себъ распаление къ оному, и вышшаго степени желать паче и наче нобуждается. Но сколь ни возвышается тъмъ паче недостатки видить, и паки желаніемъ воспаляется. Чтожъ? Не помышляеть ли въ такомъ поступаніи, которое сколь ни хорошо видится, но паки включаеть недостатки и несовершенства; не помышляеть ли, говорю, тако восклицая: о коль окаянно человъчество! кто мя избавить оть тъла смерши сея? Утрудихся и ничто же обрътохъ: паче же, яже пріобръщохь, паки пошеряна вижду.

КЪ сему гласу, кЪ сей душЪ, познавающей свое окаянство, если бы кто со стороны вЪ утъщение сказалЪ, что есть способЪ, есть которымЪ ты можещъ вЪ истинное блаженство вступить: такЪ скажите мнЪ, слъдовало ли бы той душЪ услышавшей сей гласЪ, обрадоваться? Слъдовало ли бы приступить кЪ такому въщателю, и прилъжнъе переспросить, подлинно ли есть способъ оной, и какой именно?

Но воть! наше толь люто есть окаянство и нещастіе, по положенію въ растлънномъ естествъ, что не токмо иное что изъ созданія, но и мы сами всъмъ нашимъ стараніемъ не можемъ перемънить себя въ желаемое блаженство. Убо кому возможнымъ остается сіе дъло? Кому, кромъ единаго Бога? Такъ отсюду то и должно надъяться, отсюду и желать онаго радостотворнаго гласа, коимъ истинно можемъ обнадежены быть о блаженнъйшемъ нашемъ возвышеніи.

Но развъ кию скажеть здъсь, что и Богь сего сдълать не можеть, чтобь мы въ естествъ нашемъ перемънились, и изъ толь худой природы перешли въ преестественной видъ оныя. Или, хотя бы и могь, яко всемогущій Господь, но что ему нужды до насъ? Да онъ и создаль насъ съ тъмъ, чтобъ намъ быть въ такомъ состояніи, въ какомъ находимся.

На сіе извольте принять въ отвъть слъдующее: ежели кто върчеть, что Богь есть, тоть върить и признавать должень, что онь есть всемогущий, что есть премудрый, что есть преблагій, премилосердый, пресправедливый, в в чный, и во вс в х в свойствах в своихъ безпредъльный. Ибо сіе понятіе истинное есть о верховнъйшемъ и совершеннъйшемъ ономъ Существъ. А когда такъ, то Всемогущій ли не можеть насъ перемънить, который силень есть изъ ничего все создать, который изсохшія оть зимной остроты въ нашуръ древа приводишъ предъ нашими глазами въ оживленіе; который толь необъятныя величины шарЪ міра сего обращаеть, и толь неизчетное тъль множество на небеси и на земли въ порядкъ движенія ихъ и содъйствія содержить? Сейли, говорю, Господь, поликія ли силы Творець, не можеть нась въ лучшее состояние, паче же въ самое блажени Бишее перем Б-

перемънить? Не знаю, кто бы могъ усумниться и противъ сего еще могъ уста отверэти.

Но можешь бышь то сумнишельные кому покажешся, что хотя и силень есть сопворити съ нами оный Владыка все хорошее: но когда насъ шакъ опредълиль бышь въ міръ, каковы мы есмы; що ошкуду докажешь, что онь хощеть перемьнь вы нась быть на лучшее и блаженн бишее состояние? Внемли, возлюбление, а я буду доказывать. Чувствуещь ли ты въ себъ такое движение, что совъсть твоя иногда тебя грызеть за дъла и хулить, а иногда хвалить и упі Бшаепі Б? Если чувствуешь, то не сл Бдует Бли сказапь, что это есть тебъ въ душъ твоей законъ. который повел ваеть одно двлать, а другое не двлать. Правда ли такъ? Ежели правда, то кто тебя сотворилъ, тотъ и сіе вложилъ, что ты въ себъ чувспівуещь за законъ. Смотрижъ! Онъ тебя, то есть Творецъ твой, симъ ведетъ къ лучшему состоянію. А когда такъ, то тъмъ самимъ и желаетъ, чтобъ ты быль лучшимь какь во нравахь, такь и вь чувствін благь, составляющихь блаженство. По сему, ежели бы пы всегда послушень быль внушенію оному, чпю показывается пебъ совъстію за хорошее, тобъ конечно и на земли лучшее состояние шы им Блъ.

Но вошь еще. Надобно, чтобь къ совершенному твоему благополучію, не токмо ты быль хорошь по всему, но и всь товарищи твои, то есть, всь человьки. Для чего? Для того, что хотя ты будешь хорошь, а другіе худы, то они будучи съ тобою на одной земль и въ сожительствь, будуть конечно твое состояніе мутить, будуть мышать твоему добру: какь подлинно и дылается, что опыть самый утверждаеть. Да не токмо подобная тебь братія и должны съ тобою одинаковы быть, чтобъ твое ща стіе совершенно сіяло, но и вся тварь; поелику все, что ни есть около насъ, служить къ нашему щастію, или нещастію, принаравливаяся къ нашему состоянію.

Видишь, какъ вещи и истины вижутся? И не такъли есть? Но еще дал ве взирай. Уже мною пересказано, коль мы въ себъ худы; и вы опрещись не можете, возлюбленній, что въ себъ чувствуете, и что на другихъ видите; и какъ мы въ безднъ міра сего между прочими пварями пъснимся; и опъсюду аки градъ отъ непріятелей боримы бываемъ: слъдовашельно, хошя подлинно внутренним в законом в как в бы нудими бываемЪ, что до нравовЪ чашихъ касается, лучшими быть; и чувствуемъ непрестанное побужденіе въ душъ нашей, снискать наилучшій степень блаженспва: со всъмъ пъмъ ни обычаемъ не премъняемся въ совершенную доброшу, ни ошъ другихъ людей, и ни опть другихъ тварей допущаемся къ истинному благополучію: со стороны же Зиждителя есть въ насъ толь побудительный приставникъ, то есть сов Бсть, которая не дает в покою своим в гласомЪ, но всегда нудипъ творити, за что хвалить хощеть и блаженсиво объщаеть. Сіе самое не явнамъ представляеть, что мы можемъ ственно ли говоришь, да и справедливо ко Творцу нашему; и хошя усшно, будучи сшоль ожесшочены и слъпы по злонравію, и не говорилибъ мы: однако само по себъ и своею бъдностію, само, говорю, естество наше конечно гласишь во умиленіи къ своему Создашелю и Ошцу небесному шако: Боже и Зиждишелю мой! шы мое вриши окаянспіво! піы віси, яко хощу быть лучшимі и блаженнымЪ, но паки во элЪ остаюся, и эло творить не престаю. И куды ни обращуся, всюды брань, всюды BCe

все наносить злополучіе. Ты мене, Владыко, вліяннымь въ совъсть мою зокономь побуждаещи ко благу; но я слабъ есмь въ силахъ, и не могу совершеннымъ оказаться онаго исполнителемъ. Чтожъ убо, Владыко мой! аще воистинну хощещи, чтобъ я участнымъ былъ блаженнаго состоянія; пю вступися, неизчетно милостивъ сый, твоею благостію, и твоею премудростію изыщи способъ, а всемощною силою твоею сотвори онымъ спасеніе мнъ убогому, и премъни окаянствомое во благую участь.

Чшо? чшо возлюбленній! истинно ли есть сіе показаніе? я не могу знать, какъ кто сему воспрекословить можеть. Ибо бълность естества нашего такова еснь. А когда она шакова въ себъ, що и предъ очами Божіими не инакова оказуется. Когда же очи Божіи, очи оніи всевидящій взирають на толикую бъдность; когда благость Божія, благость безконечная слышишь вопль стенящаго поль толь тяжкимь итомъ естества разумной твари: какъ вы думаете, моя братія? можеть ли не двигнуться на милосердіе въ сихъ свойствахъ безпредъльный Богъ? Ежели и мы, впрочемъ злы суще, иногда видя бъдствующее живопное, сожал Бем в, и оп в сожал внія мечемся, хотя помощь подати, и изъ бъдствін извлещи оное: несравненно же паче сожал вемь, ежели челов видимъ на примъръ утопающаго; а что уже сказать. когда бъ чей сынъ или дочь впали въ заключение? какъ погда болъзнують родители? ежели убо мы, впрочемъ, говорю, элы суще, имъемъ слъдъ доброд В тели о страждущих в сожал в ть: той ли убо недвижется милосердіем'ь, который никогда и нипочему золь быши не можеть, а всегда благь и щедрь есть безконечно; той ли, говорю, не возмилосордствуеть, И 2 видя видя свою шварь, своихъ чадъ, отмиченныхъ по его дарованію разумомъ, но страждущихъ паденіемъ въ страсти и въ элоключеніи?

Вошь, благочестиви Слушатели! восходя мы ошь явственн Биших Б истинн Б к Б неявленн Бишим Б, вот Б до чего дошли! Мы теперь видимъ нашимъ разумомъ, что коль мы бъдны и элополучны находимся; столь и шрмр нетасшивы, что собою не можемр вр блаженное, и въ блаженное прямо, а не по мнънію полько лстящему, состояние пришти: и развъ самъ и единъ Богь, Создатель нашь, претворить вь оное нась силень есть, ежели восхощеть: не хотьть же Онь сего, какъ уже доказано, отнюдъ не можеть: но хощеть, и хощеть всею волею благою и совершенною, которая у Него есть на благое хоттьне безконечна. Поступимъ же еще далъе, и посмотримъ, что изъ вышереченныхъ предложеній слъдуеть? Слъдуеть по, что ежели онъ движения къ намъ благоспію, ежели милосердствуеть о нась: то неминуемо сими свойствами обяванъ есть и долженствуеть открыться намъ яснъйшимъ образомъ, и показать способъ и пушь ко оному, какЪ можемЪ прешворишься вЪ лучшее расположение. и получить блаженную жизнь. И ещели кто сему прекословить восхощеть? пусть же выидеть на среду. и скажешь намь, почему есшь сомнишельно, и какія сушь резоны на сіе от прошивной стороны? а мы уже по сіе мъсто все переговорили и показали, чию мы бълны, что изъ бълности изыти желаемъ естественно, но не можемЪ; и никто помочь намЪ вЪ помъ не силенъ, кромъ самаго Творца; и чпо Творецъ. будучи Отецъ щедротъ и Богъ всякія уттъхи, хощетъ и не хотвть не можеть, чтобь мы вв лучшемь жребіи благосостоянія находились. А когда хощеть,

пто и обязанъ есть самою своею благостію дъйствительно о насъ пещися, и положить предъ самыя глаза наши средство, коимъ поступить можемъ отъ худости въ доброту, и отъ элоключения въ благополучіе. Чпюжь? если убо опікрыто оное средство, или способъ когда мы шакъ умсшвуемъ и заключаемъ о Бозъ? или еще ожидать должны? Не должны мы ожидапів. да конечно уже опікрыто есть. Ибо оный Владыка не нЪкопюрой только части людей, да всЪмЪ желать долженъ блага и одинаково: слъдовательно съ самаго того времени, какъ только родъ человъческій началь спрадать элополучіемь, открыться долженствоваль своею благостію, Творець сый онаго и Промыслишель, и явишь способь, коимъ ему угодно насъ въ блаженное состояние вводить. А когда такъ, когда способъ есть уже явленъ, то гдъ его искать и вилъть можно, какъ не въ книгахъ? Ибо мы человъки разговоромъ узнаемъ, что намъ знать можно и надобно; и описаніем видов в представляются нам в способы къ дълу, или къ достиженію конца предлагаемые. Посмопримъ же на книги: соберемъ ихъ предъ наши глаза. И вошь ихъ есшь безчисленное множество! Такъ всъли онъ непосредственное откровение Божие заключають? никакь, но ть только, кои первоначально въ свъщь о въръ въ Бога, и о воль онаго, и о почищаніи его Божія изреченія или сказанія содержащими явились. А пришомъ, и какъ родъ человъческій въ міръ быть началь, и оть чего толь бъдень здълался, и какЪ можетЪ перемЪниться изЪ толь худаго состоянія въ самое хорошее. Ибо сін пункты нужнъйшін намъ къ свъдънію, и никто ихъ кромъ Бога явить намъ не можетъ первоначально. Но такихъ книгъ одно ли есть собраніе, каковое разные роды челов Бков Ъ И 3 имЪ-

им Бють? конечно, что надлежить до истиннаго откровенія, есть и должно быть одно. И воть перцой знахв книгъ исшиннаго откровенія, чтобъ их в начала, ошкуда онъ хоши не писашися, но свое повъщствование начинающь, не было древиће, для какъ скоро человъки впали въ злоключения, такъ Творецъ ихъ, милосердіемъ прои БогЪ, нушься къ нимъ долженствовалъ, а потому и показашь имЪ пушь, какъ они могушъ изъ бълствія своего выходить, и лучшую участь получать. Слъдовашельно первымъ самимъ людямъ ошъ начала созданія их в и паденія в в нещастіє было бы откровеніе, которое въ книгахъ оныхъ точно первымъ прелменюмъ и содержалося бы. Вторый знакь пъхъ же книгъ, кои щипаются содержаніемъ откровенія Божія, есть, чтобъ онъ, ежели одна по другой слъдують (поелику Богу угодно могло бышь въ разныя времена послъдующимъ людямъ по преждебывшихъ опкрываться) были столь согласны въ вещахъ открываемыхъ, чшобъ ошнюдъ прошиворъчія первымъ не явилось, и прошивности промыслу Творческому, или Божественнымъ свойствамъ не было. Третій знакь: подлинно Богъ въ разсуждении своея благости и милосердія, всякому челов вку опікрываться й показывать способы къ спасищельному его состоянію могъ бы: однако высочайшая свящость Его и правосудіе не всъхъ можеть допустить къ величеству Его безконечному. Ибо множайшіе сущь изъ челов вковь в в нестерпимых в пороках валяющися, и со всъм отемнены нечестиемЪ. По чему воленЪ есть толикій Господь на сей случай оставить таких в людей, да принять тъхъ

пюлько, кои гораздо лучшими мыслями управляются, и жизнію далеко превосходять другихь, и симь свою

волю

Трепій знакЪ.

Вшорый

знакъ.

волю являть и сказывать, что они и товарищи ихъ дълашь долженствують, чтобь вы погибели не остались, а получилибъ спасение, и возсшановление въ блаженство. Со всъмъ тъмъ, чтобъ подъ видомъ такихъ угодниковъ Божінх в не вошли обманщики; и вм всто истиннато откровенія Божія лжу намъ въблюденіе не предали бы; то наперель оных в людей самая жизнь сіяшь предвиами должна: и мы бы энали, сушь ли они своею жизнію ошличны предъ Богомъ ? сушь ли они благочесшивы и благоговъйны? супь ли смысленны, чтобъ достойными были сосудами для шоль великаго дара? И когда сіе окажется допряма, по еще должны они, Божіи посланники, знамение показапь чрезъестественное, дабы присудспівующій въ ихъ душъ всемогущій Богъ видимъ былъ. Когда же они своими предложеніями увъряють, тобь припомъ слово ихъ не хитростію мудрости челов Бческой сплетаемо быть казалося, но просто и господственно, и живо силу и власть Вседержителя Бога, такожъ человъколюбіе и провидъніе Его являло. Четпертый знакь: какъ мы сугубое эло въ себъ чув-четверствуемь, то есть, превращность нравовь, и страданіе тый знакь скорбей и болъзней и всяких в бъдъ: то во откровени Божіем в сугубый способь показывань быль бы, одинь на нравоисправление. другой на перем вну страдания. И оба сін способы пресовершенные показывалися бы, сиръчь такіе, чтобъ уже выше оныхъ желать и пребовать и не можно бы было и нужды не было. По чему были бы онъ всенадежнъйшие, то есть, каковы опів всемогущаго Промыслителя и премудръйшаго бышь могушь и должны, а не ошь простаго каковаго либо существа. По чему и на самое большее эло человъческое, которое есть паче всъхъ ненавистнъйшее жизни и конечное, то есть, смерть, вторый оний

оный способъ шоль силенъ предсшавлялся бы, чтобъ смерти перемъну на животъ содълать могъ. Ибо иначе, ежели бы одно и другое худо поправилось показуемымъ способомъ, а третіе и еще злъйшее осталось, тобъ не быль оный способъ совершенный къ нашему благополучію. Да и едва ли бы и малыя худа изъ кореня истребить могъ.

Се первъйшіе и главнъйшіе изочтены знаки шого писанія, или шъхь книгь, кои откровеніе Божіе, или показаніе воли Его и способовь къ нашему избавленію и благосостоянію содержать истинное. Сім знаки, какь вы слышали, возлюбленніи, явственно союзь показывають нашей потребности въ Божіемь призръніи и милосердіи къ намъ; и что Богь для насъ явить можеть, и по благости воистинну обязанъ. Такъ по симь знакамь и должны различаться книги, кои самое откровеніе содержать, и кои не содержать, а суть только вымысель человъческой, хотя можеть быть нъкоторой обманщикъ и представиль ихъ за откровеніе, каковь есть Магомедь Турецкой въры насадитель.

Теперь слъдовало бы мнъ приступить къ тому, чтобъ по изочтеннымъ знакамъ увърить сомнящихся, яко подлинно самое сущее откровение Божие суть книги нами Христанами, Спященнымъ писаниемъ и слопомъ Божимъ именуемые: но какъ я многое уже время удержалъ васъ, мои Слушатели, бесъдою; то чтобъ слишкомъ не отяготить ваши слухи, и духъ не разслабить долгимъ трудомъ, оставляю си дъло на иной случай. И конечно непремину яко вторую часть къ первой присоединить, что надлежитъ до увърения о самомъ существъ моего намърения. Ибо мое намърение предложено точно о томъ, чтобъ доказать, яко книга почитаемая нами слопомъ Божимъ, есть истинно откровениемъ самаго Бога изданная.

Пусть же не думають противники, если бы они за всь между вами, мои Слушаптели, скрывались, яко бы я того ради отстаю, не окончавъ намъреннаго дъла, чпю не могъ истинны довесть къ своему концу доказательспвами. Ежели они подлинно мыслять сіе, пів да не полънятся все то въ расудокъ свой принять и довольно изслъдовать размышленіемъ, что по сіе мъстю мною переговорено. Ибо сте самое уже даетъ чувствипельной видъ швердосши онаго писанія, поелику намъреніемъ къ нему проспиралося мое слово; а извъсінность его содержанія паче солнца во вселенной сіяеть: и шъмь паче, что изъясняема бываетъ непрестанно и во всъ въка толкованіями и богословскою наукою опть премудрых в учишелей. Такъ можешъ бышь и сіе, чию нами пересказано, недоум внію их в послужиш в въ исправление. А ежели ожесточены суть въ сердечномъ расположеній; що ощчаянны они сущь, и всуе кЪ нимЪ пласшырь словесь увъщашельных в прилагаться можеть, какъ и болъзнь смершельная не лъкарсшвами, но самою смершію окончивается.

Но оставимъ мы сихъ людей на ихъ волю. А сами несомнительною върою придержася Путеводителю нашему, съ высоты небесныя чрезъ върнъйшихъ рабовъ Вседержителя Бога низпосланному, святому писанію, разположимся въ сей день такъ, какъ оно насъ учитъ своимъ повъствованіемъ. Оно повъствуеть о Виновникъ истиннаго нашего и высочайщаго блаженства, что Онъ въ сей день яко силнъйшій Царъ въбхаль во Іерусалимъ, да низложитъ враговъ нашихъ кои ищутъ сътьми страстей и похотей и прелестей міра вовлещи въ пагубу весь родъ человъческій, въ томъ числъ и насъ. И точно сраженіе Его съ суностатами оными узримъ мы повъствуемо и изобразуемо

въ слъдующие дни; а потомъ и славнъйшую побъду Его надъ оными въ пресвъшломъ воскресени Его возсіявшую. Какъ же мы расположиться должны въ сей день, по взиранію на толь челов Бколюбн Биніаго Посредственника верховнаго благополучія нашего? Вопервых в да сръщимъ и проводимъ Его къ подвигу за спасеніе наше благодарным в оным в гласом в , коим в Ему взывали Ерейскія дъти: Осанна пв пышнихв, влагослопень грядый по имя Господне: Осанна пь пышнихь. Потомъ, да будетъ сердце сокрушенно и смиренно по воображенію, что мы должны были нести горестныйшимЪ терпъніемъ въчныя казни; но се милосердый Ходатай нашь за нась страдати восхотьль, и тьмь перем Вниши наше крайнее элощастіе въ верховн Бишее добро и благосостояніе: дабы тако духомъ нашимъ мудрствуя, и тъло воздержаніемъ обуздавая, цъломудріе соблюли, и чистою душею напослъдокъ могли узръщь смерти нашей Побъдителя торжественный оный издающа глась: радуйтеся; и съ испіинною радостію препровождать дни праздника праздниковь, и шоржесива поржесивъ, воскресенія Господа нашего Іисуса Христа, и славити Его со Отцемъ и со Свяшымь Духомь Аминь.





# CAOBO BTOPOE

О томъ,

что Христіанскія книги, именуемыя изд Греческаго языка Библіа, суть истинно откропеніе Божіе; а потому и спрапедлипо назыпаются онд словомъ Божіимъ и священнымъ писаніемъ.

А постоль Христовь Петрь глаголеть во второмь посланіи своемь вы главы первой и второй ко всымь Христіаном вездъсущим в тако: имамы изпъстныйшее пророческое слопо, ему же пнимающе яко спвтилу 1. ст. 19. сіяющу пь темнъмь мъсть, довръ тпорите, дондеже но 21. день озарить, и денница позсіяеть пь сердцахь пашихв. Сіе прежде педуще, яко псяко пророчество книжное, по споему сказанію не выпаеть. Ни во полего высть когда челоп комь пророчестию, но оть Спятаго Ауха проспещаеми глаголаща спятіи Божіи челопъцы. Быша же и лжипіи пророцы пь людехь гл. 2. ст. ( то есть Іудеехъ ) яко же и пр паср ( то есть Хри- т. — 4стіанахъ) вудуть лжипін учители, иже пнесуть ереси погивели, и искуплышаго ихв Владыки отметающеся, приподяще севь скору погивель: и мнози послыдстпують ихв нечистотамь, ихв же ради путь истинный похулится и пв лихоимств лстипыми слопесы пась улопять: ихь же судь искони не коснить, и погибель ихв не дремлеть.

# §. r. (\*)

Я прежнимъ моимъ словомъ о сей машеріи шворя бесбду съ вами, мои Слушашели, показываль, коль нужно для нашей попребности быть откровенію Божію писаніемъ, а отъ стороны самаго Бога коль побудительно и сходственно, въ разсуждени его благости и милосердія. По чему конечно оное опікровеніе и есть учинено. Но какъ сушь народы, а паче Магомедане, или Турки, и Ташары, и Персы, кои чтуть Магомеда за Пророка, и говорять, что ихъ книга Алкоранъ есшь откровение от Бога чрезъ Магомеда: мы же Христіане свою Бивлію им вем в и чтим в за слово Божіе; а по сему и въруемъ, что есть она содержаніемЪ откровеній божественныхЪ: чего ради и постав. ляю я шеперь за долгъ мой показашь, и доказашь, что Алкоранъ и другіе какіе либо книги, не суть откровеніе Божіе, а единственно оное, есть сія книга, которую мы называемъ Вибліею. Благоволите же мои показанія и доводы примъчать и разсуждать вашимъ здравымЪ разсудкомЪ.

# §. 2.

Вопервых в же припомянуть надобно, что как в вы заглавіе зд в положенныя мною от Апостола Христова Петра слова показывають бытность свящаго писанія по его началу и д в тетра слов в прежнем в моем в слов в предложиль же знаки, по коим в истинное

<sup>(\*\*)</sup> Поставление въ семъ словъ знаковъ, называемыхъ Греческимъ именемъ параграфомъ того ради приложено, что въ немъ будетъ привнесение разныхъ материй въ бестду. А притомъ въ продолжени оной бестды послъдуетъ ссылка на прежде сказанное: то дабы удобнъе и скоръе можно было сыскать и паки прочесть преждеговоренное, нужно было знакамъ симъ съ числами поставлящися».

исшинное откровение или писание от Бога данное; распознаваться можеть от ложнаго или не истиннаго: чего ради и буду я, въ основание полагая изреченіе Пепіра святаго, по знакамЪ от в меня сказаннымъ испытовать и доказывать, что не суть иныя книги святое писаніе, или откровеніе, но только-Христіанами почитаемая Библіа, есть оное съвышеланное писаніе. Какъже и у насъ Христіанъ въ церкви читаются книги, кромъ Библейскихъ, и другіе, кои имянуются иногда спященными, то при семъ напомянуть нужно, что оныя книги (какъ то изъ простолюдинъ многіе ставять за одно, а расколомъ поврежденные и подпверждають свои мнънія изъ таких в книг в яко из в слова Божія, хотя иные из в сихъ и многія погръшности имъють ) не суть святое писаніе, по откровенію Божію особенному составленное, а только суть онъ церковные и ученыхъ мужей плодъ: приняпы же къ чтенію потому, что въ себъ содержать согласное сь онымь святымь писаніемь, или ученіе, или повъствованіе, или молитвословіе, и подтверждають тъмь въ себъ писанное, а потому и основательное дають наставление къ добру и управленію наших в нравов в. Впрочем в едино оное писаніе. чию въ Библіи, будучи слово Божів, а пошому якоуказъ Божій и законъ, ко всякому дълу и слову нашему должно бышь правиломЪ, по кошорому наши дъла и слова управлять, и что кто пишеть, или говоришъ и дълаенъ, онымъ подпверждань должень ствуеть, и доказывать правость.

Что же надлежить до показанія, кое есть истинное откровеніе Божіе, истинное свящое писаніе, то я первымь знакомь положиль сіе, чтобь книга, или, если есть какое собраніе не одновременнаго явленія.

и показанія Божія, то потому книги, имълибь начало, котораго, откуду они хотя не писатися, но свое повъствованіе начинають, не былобь древняе для того, что какь скоро человъки впали въ элоключеніе, такъ и Богь Творець ихъ, милосердіемъ тронуться кънимъ долженствоваль, а потому и показать имъ путь обязань быль, кавовымъ могуть изъ бъдствія своего выходить, и получить лучшее состояніе.

§• 3.

По силъ сего знака, можно же сказать и правила, надлежало бы мнъ предъ очи ваши представить всъ пъ книги, кои ложно на себя опъ прельщеныхъ человъкъ приняли имя откровенія или божественныхъ, и показать ихъ повсему прелесть и неистинность: но поелику инныя изъ нихъ, какъ то языческія, или многобожниковъ, сушь по единому шому именованію, что о Богахъ, а не о единомъ Богъ содержать въ себъ ученіе, опверженія доспойны: ибо множества боговъ самое еспество вещей отвращается, и здравый разумЪ опинодъ не можетъ допуспипъ: иныя же, какъ то Алкоранъ Турецкій, безчисленно въ себъ включають безм Бстностей: сл Б довательно с Б божіими свойствами и сихъ сказки не супть сходны, а потому и уважены столько не могутъ быть, чтобъ надъ ними много трудишься уликою приличествовало. Однако, что надлежипъ до Алкорана, понеже въ немъ единаго Бога а немнотихъ познание утверждается, и добродътели похваляюшся, и за оныя награжденіе, а за худыя дівла казнь оть правосудія Божія предвъщается, и воскресеніе мертвых в проповъдуется, и преждебывшие Пророки пріемлются, и Іисусь Христось не отвергается: то можеть быть кому и подумается, что оный Алкоранъ не есль ли воистинну преданный от Бога, яко откровеніе

кровеніе воли Его. Чего ради и надобно вывесть нужное на обличеніе онаго, и обрушить его стань, который мнится имъть истинное откровеніе. Совсьмъ тъмь, какъ сіе лучше можно учинить по сказаніи и по увъреніи о истиннъ нашихъ Христіанскихъ книгъ, кои въ Библіи щитаются за слово Божіе: то теперь о сихъ и начнемъ говорить; и оконча о нихъ дъло, приступимъ къ оному лжеименному откровенію, которымъ Магомеданы хвалятся.

### S. 4.

Бивлія, что мы Христіане священным в писаніем в и словомъ Божіимъ имянуемъ, пошому что въруемъ яко самъ Богъ, Творецъ нашъ и Владыка преверховнъйшій самолично открыться роду челов вчу глаголаніем в чрезъ избранныхъ рабовъ своихъ благоволилъ, кошорыя глаголанія собраны во оной Библіи; ща, говорю, Библія, извъстныя книги, числомъ и имянованіемъ въ себъ содержишь, кои шочно откровение Божие въ себъ являють, и раздъляются на двъ части. Первая часть содержишъ книги петхаго запъта, а вторая нопаго. Ветхаго завъта сіи щитаются: вытія, и ходь, лепить, числь, пторозаконіе. И сін пяшь книгь Моксейскими называются, потому, что Мочсея Пророка Богъ употребиль на предание оныхъ, и занимаютъ первое м'Есто святой Библіи. По сих в сл'Едують книги Інсуса Напина, судей Ісраплепыхв, Руфв. Далъ: книги четыре, называемыя царстив: по нихъ див книги Паралипоменонь: по тъхъ, перпая Ездры, Нееміи, пторая Ездры, Топить, Іудивь, Есвирь, Іопь, Псал-Соломонопыхв, егож в Екклезіаств, Притув или проповъдникъ, пюгожъ песни песней, и книга премудростей; шакаяжъ книга премудрости и Іисуса Сирахода. Послъ сихъ книгъ Пророковъ такимъ порядкомЪ

рядкомъ числятся: І аіа, Іеремія, Варухь, Іезекінль, Данінль, Осія, Іонль, Амось, Апдій, Існа, Михеа, Наумь, Аппакумь, Софоніа, Аггей, Захаріа, Малахіа; и еще три книги Маккапейскія. Прилагается късимъм третія книга Ездры.

### §. 5

И шако всбхъ книгъ вешхаго завъща въ сказанномъ именовании числишся сорокв депять. А новаго завъта суть слъдующія. Четырехъ Евангелистовъ чешыре книги: Матоея, Марка, Луки, и Іоанна. По сихъ книга дъяній Апостольскихв, а по ней соворныхв посланій, Апостолопв, Іакопа, Петра, Іоанна и Ігорі: перваго одно, втораго дла, третьяго три, и послъдняго одно посланіе. Посланій же Апостола Папла четыренадесять; одно хв Римляномв, дпа хв Коринояномь, одно кв Галатомь, одно кв Ефесеемь, одно кв Филипписіемь, одно кв Колосаемь, дпа кв Солуняномь, опа кв Тимофею, одно кв Тіту, одно кв Филимону, и одно кв Епреемв. Въ конецъ сихъ книга называемая, Апокалипсись, то есшь, отличных в откровений, бывшихъ свящому Апостолу Іоанну. И сихъ всъхъ новаго вавъща книгъ есть дпадесять пять.

# §. 6.

Сіи всѣ книги, какъ петхаго, такъ и нопаго запѣта каковое содержаніе въ себѣ имѣють, и о чемь или повѣствують, или предсказывають, или учать, если кто пространнѣе хощеть слышать, той да не облѣнится прочесть оглавленіе, и по немъ изъясненіе, положенные въ началѣ Библіи предъ сими книгами. А отв насъ при семъ случаѣ, когда мы только обязуемся доказать истинность ихъ по откровенію, да не ожидаетъ подробности сказанію по ихъ разнымъ матеріямъ. А что нѣкоторыя книги между исчи-

исчисленными, ветхаго наипаче завъта, состоять подъсомнъніемь и у самихь Христіань, чтобь онъ были прямо по откровенію Божію писанныя, почему и называются Апокрифами, или неизвъстными: то мы на сіе дадимь сказаніе особою бесъдою при прочихь на сомнънія ръшеніяхь.

# §. 7.

Когда же вы услышали, Возлюбленніи, что показанныя книги раздъляются по завътамъ, и завътъ есть иной ветхой, иной же новый; то конечно хощете напередъ знать, что то есть завътъ, и какой ветхій, какой же новый, и почему такъ имянуется? И сіе воистинну нужно есть уразумъть вамъ, а мнъ пересказать; поелику знаніе сіе послужить основаніемъ къ будущимъ показаніямъ.

Запьть по силь слова значить объявление дого-что знаворное о чемъ нибудь: такъ напримъръ, когда Госпо чить задинъ какой оптъъзжаетъ не на краткое время отъ дому обще? своего, или при смерши находясь предписываешь своимь домашнимъ шакъ и шакъ послъ себя поступать, то и то дълать. А въ вещи самой, завъть есть постановленіе двух в или многих в договаривающихся лиц в о чем в нибудь на извъстныхъ условіяхъ. Или: объявленіе узаконишельное полномощной особы къ своимъ полчиненнымь, не простю, но съ уговоромъ такимь, что, ежели по извъсшнымъ показаннымъ условіямь посшупяшь, то получать награжденіе; если же непоступнть такъ какъ повелъвается, то неминуемо подлежать будутъ Въ такомъ разумъ точно слово завъта казнямЪ. пріемлешся въ нашей священной книгъ Библіи, то еспь, что значить оно договорь Бога сь челов вческим в родомЪ. И шакъ запеть Божій къ человъкамь, есшь что есть высочайшее Его объявление, что они дълать, и чего завътъ не Божій?

не дълать долженствують, подь условіемь такимь учиненное, что ежели они человъки будущь Его волъ послушны, получать благая; а ежели небудуть послушны, потеряють оная, и наслъдять элая, непрестанно ихъ мучащая.

§. 8.

Мы сіе самым вопытом в чувствуем в, что подлинно такое положение, такой уговорь от всевышняго Владыки съ человъческимъ родомъ быль учинень, и нынъ есть въ дъйстви. Ибо мы естественно понимаемь, что Богу яко высочайшему Господу вся тварь, слъдственно и мы всепослушны быть должны, и яко всесвя тому Владык в обязаны встми добрыми д блы и мы слями угождать. И поелику Онъ пресправедливъ и преблагь есть, по конечно не могь бы нась не жаловашь всегда изобиліемь благихь къ нашему чувствованію, ежели бы мы угодная предъ Нимъ творили. Но вошь чувствуемь бользни и скорби, и иная неисчетная злая: то что заключить надобно как не то, что мы не оказываем в полнаго предв Его величеством в послушанія, и не исполняемЪ, чего пресвятая воля Его оть нась требуеть: почему и терпимъ казнительныя приключенія.

§. 9.

Изъ сего примъчанія видите, что конечно учинень и предань есть завъть от Бога и Творца нашего къ роду нашему, къ роду человъческому, по силь котораго Онь сь нами и поступаеть, творя сходное условіямь, каковыя положены от Его правосудія. Теперь слъдовало бы сказать уже, что есть запъть петхій, и что нопый? но поелику не будеть явственно къ намъренію нашему если опустимь связь здълать, и явить разсужденіемь и примъчаніемь, нужно

нужно ли было Богу, и прилично ли дѣлашь завѣшъ съ человѣками? и когда оный завѣшъ быль объявленъ! и единождыли то объявленіе дѣлано было, или многократно? и ежели многократно, то чего ради? и когда первой разъ, когда же второй, и когда еще? и люди въ какомъ состояніи тогда находились, когда Богу угодно было и прилично завѣтовать съ ними? въ такомъ ли, въ какомъ мы нынѣ себя окаеваемъ, или въ иномъ, и каковомъ имянно?

S. 10.

На что все отвъчаю, и по обстоятельствамъ представлю и докажу, что хотя и болбе нежели трижды завъть полагаль, или повторяль всевышній Господь сь человъками; но по главному раздъленію видимо есть троякое поставление онаго. И что до перпаго, къ оному слъдъ разумомъ шаковый усмашриваемъ. Мы естественно видимъ, и піъмъ лучше, когда вникаемъ въ путеводительство писанія, что въ насъ находятся двоякія склонности, однъ къ худу, а другія къ добру. Но и худое, не яко прямо шакое, желаемъ, пріемлемъ и совершаемъ, но подъ видомъ намъ лешящаго добра. Напримъръ: добро есть, и добро поистиннъ, всякаго человъка любить такъ, чтобъ въ случав и своего имвнія не пожальшь вы пользу другаго; эло же ненавидъть, и по лакомству отнимать что либо ошь инаго. По склонностямь онымь и бываеть, что иные подлинно не жал бют в истощевать им бній своих в любовію побуждаемы къ ближнимъ, а иные едва къ кому любовь оказывая, больше влекущся на то, какъ бы богатство себъ собрать, хотя бы то учинить и всякою неправдою. Тако и въ прочихъ случаяхъ повсядневно ощущаем в и на других в людях в, и на себъ: що есль, что въ иное время благость наблюдается K 2 нами,

нами, а въ иное совершенно ошступаемъ отъ существа доброшы. Такъ бываешъ, когда напримъръ хранимъ цъломудріе по тълу воздержаніемъ, а по духу благомысліемЪ, опвергая и самые льспящіе предмены. прошивъ случается, что иной нетокмо расплывается мыслями нечистыми; но и въ дъйстви похошной спрасти, яко свинья въблатъ валяется, не хотя разстапься съ оною. Убо отсюда не видимъли, что есть вь нась склонности кь хорошимь дыламь и кь худымЪ? Но, и что съ удивлениемъ надобно примътить, яко столь къ порокамъ сильная въ насъ находится отвратительность, что и совершая оныя скрываемся, и содъявъ паимся, и признапься не хощемъ. И сіе нетокмо въ возрастахъ совершенныхъ лътъ свою бытоказываеть, но и вь младенческомь, когда только начнешь дишя нъсколько смысломъ водишися. Чтожъ сему причиною? воистинну не инное, какъ что сроднъе есть намъ быть добрыми, нежели худы-И что естество самое нудится къ лучшему, и нашъ оно разсудокъ побуждаешъ предпочишащь разсмотръніемъ и опредъленіемъ въ дълопроизводству честное и праведное предъ нелъпымъ и обидливымъ. А когда такъ, то первая природа наша благобытна и блатоустройна была. Ибо иначе не было бы резона ошкуду сіе въ насъ есшь; поелику въ прочихъ живощныхъ отнюдь ни въ какомъ случаъ сего не усматривается раздъленія, то есть, стыда и похвальнаго удовольствія, хотя мы имъ, и они намъ подобны есмы въ производствъ дъль страстныхъ. такъ, чио напослъдокъ инакова оказалась наша природа, що есть изв благобытной влорастворна, то ей конечно есть случайно; и конечно почему либо растльлася вь худшее.

Ş. 1.L.



#### §. 11

Обрашимся же шеперь къ бышности первыхъ оных в людей, коих в первоначально и в в основание положилъ твореніемъ Зиждишель Господь прочимъ отъ нихъ раждашися имъвшимъ. Чтожъ? какъ вы изволише понимашь объ нихъ? какъ вашъ здравый разумъ приличнъе поставить учить? то есть когда угодно было всемогущему и премудръйшему Творцу человъческій родъ въ бышіе произвесть, какъ бы Онъ благоволиль его украсишь дарами? спіройными ли, или въ разстройк в состоящими, и пакими, каковыя мы нын в на себъ чувствуемь? Никакъ. Ни почему заключить не можно, ежели только здраво и съ подобающимъ благогов вніем в разсуждать кто будетв, чтобв якобы всеблагій и пресовершенныя премудрости Творець произвель вь быше первыхь оныхь людей вь такомь положеніи, въ разсужденіи худыхъ склонносшей, каковы напоследок в потомки оных в оказались. Нъть. Не буди толикой хулы на преблагаго Виновника нашегобышія. Ибо худыя склонносши сами собою оказывають порчу вь естествь и оть совершенства отступленіе: поелику во вредъ себъ многая творять по онымъ человъки, и совсъмъ несогласное съ понимаемою-Так в разумную ли шварь мог в въ Боэъ свящостію. Зиждитель свят вйшій и премудр вйшій произвесть св противными себъ качествами, и со вреднъйшими самой: оной швари? И ежели бы подлинно въ дъйствіи шаком в спрастных в склонноспей, каковое нын в в в насъ вримо есль, сотвориль человъковь первыхь оный Господь: що не моглобъ бышь дёль въ нихъ, и въ насъ попомках в их в, нравственных в, а былиб вединственно по есшеству творимыя. Ибо нравственныя дъла оть произволенія зависять и закономь управляются у K 3

а что от в бога положительно созидается, то не есть нравственное, но естественное, и не можеть инако быть, ниже отложитися. Слъдовательно не былобъ дъл худых в и добрых в: не былоб в гръха и добродътели, а только естественное одно движение, и не нужныбь были законы: не слышныбъ были инымъ похвалы, инымъ же хуленія: не видныбъ были шъмъ энашныя награжденія, а другимъ наказанія. Совсъмъ тъмъ, мы прошивное видимъ, и потому ежели есть добродътель, есть и гръхъ въ быти дъйствіями челов Бческими; и ежели он Б не от Б произволенія самых в челов в но в но от в положения в в нихъ такихъ страстей самаго Творца: будеть причиною гръха и добродъщели по всему единъ оный ТворецЪ; каковаго мнЪнія что можетЪ быть безмъстнъе? Сходственнъйше убо есть заключить и признать, что въ толикой стройности склонностей создаль праотцевь нашихь первыхь Господь діто віневоневопоп окид не было попользновенія от в нихъ изъ порядка, каковой начершала въ есшествъ ихъ всемогущая и премудрая десница, въ разсужденій их воображеній, желаній, и самаго творенія добра, по тъ поры, пока что нибудь оть ихъ изволенія произошло, за что их в лишить было надобно высокаго онаго дарованія, и наказапів разстройкою. Что имъ какъ случилось, то воистинну яко благолъпнъйнихъ одеждъ и укращеній, чистъйшихъ оныхъ совершенствъ, приличныхъ разумной твари, ово извлеклися, ово какъ бы раздраніемъ обезобразилися. Извлеклися, какъ сказать, совсъмъ святости, которое совершенство сіяеть изъ собранія прочихь даровь состоящих в союзовь вы цылости, и зримых вы здравомы разумъ, въ благой волъ, въ доброй памящи, въ усіп-

успройномъ тълъ. Ибо, какъ скоро цълость рушилась должных в совершенствь по симь составамь, никогда уже пріишши въ первую бышносшь не можешь: то по шому и не видимъ мы въ человъкахъ свящости, и неназываемъ ихъ совершенно свящыми. Можно же сказашь, что какЪ бы раздраніе претерпъли оные отцы первобышные въ душевныхъ силахъ и въ устройности тъла; поелику мы потомки ихъ по рождени отъ нихъ видимъ, что разумъ нашъ понимаетъ, но коль слабо! воображаеть, но коль мало въ сходственность! разсуждаеть, но коль не твердо! добирается заключеніямя до прямых в истиннъ, но коль прудно доходитъ къ ихъ эримости! ТакожЪ и что до воли касается, то хопя и нудишся она прилъпишься иногда къ хорошему, но по большой части другими лестными на вэглядъ предметами преклоняется къ хуждшему. А что до тъла, то какъ спыдимся мы быль въ частяхъ его поврежденными, или уродами; сіе же въ насъ неръдко видимо бываешь; не сабдуешь ли изъ сего заключить, что и тъло человъческое въ первобытности столь благообразное находилось, коль найлучшая устройность можеть быть. Почему что стали напослъдокъ человъки не единообразны раждаться, и худовидны, и въ чувствахъ тупы, и въ вожделъніи крайне излишны, и мы изъ того стыдимся, удивляемся, и отвращаемся: есть сіе не иное, какЪ наказаніе, посл'бдовавшее от в тогожь Владыки, который имъ быте даль, и какъ бы благообразное положение состава тълеснаго раздраль, оставя притомъ слъдъ къ признанію и памяши, что оно было хорошее, но уже не есть такое, и быть толь стройное во всъхъ и всегда, какъ прежде при создании эрълося, уже не можешЪ.

#### §, 12.

Что, возлюбленній! истинно ли есть сіе вниканіе въ союзь обстоятельствь, какое вы оть меня слышали, или не есть истинно? Ежели кажется кому не истинно, то едваль можно того назвать видящим в что нибудь. Ибо все расказанное на чувствах в самих в. и на опыпахЪ, и на здраворазсудишельномЪ понящіи основано, и потому пути ведено: такъ можно ли сомиъніе какое имъщь прошивъ сего изъ важносщи почерпнутое? А когда нъть сомнънія, и за истинну пріемлешся все что ни говорено; то само собою и выходить изъ пересказанныхъ истиннъ, что Творецъ міра, создавъ первыхъ человъковъ, и снабдя ихъ разумомъ и свободною волею, конечно завъшъ поставилъ съ ними; дабы они послушание оказали Ему подъ условіемь, что ежели такь поступнів, какь воль Его угодно есшь, пребудушь благополучны въ цълости своей природы: если же противное наказу сотворять, конечно потеряють Его милость, и лишатся того благосостоянія, въ каковомъ созданы.

Вошь что, свышломь ума нашего водимы, постигаемь и видимь о состоянии нашемь! Видимь первое, что Зиждитель міра первыхь человыковь сотвориль непорочными во всемь и святыми. Второе, что угодно было Его премудрости завыть сь ними поставить подь уговоромь, что ежели сохранять Его завыщаніе, пребудуть цылы: а ежели не сохранять, нарушится ихь цылость благоустройства. И сіе послыдствіе явственныше вы событіи нами чувствуется. А на той вопрось: нужно ли и прилично ли Богу завытовать сь человыками? не инако должно отвычать, какь что конечно и нужно и прилично. Ибо, когда то видимь, что послыдовало по завыщаній, и изь сего

есшь сшвенных в.

заключается прямымъ вывождениемъ, что оное завъщаніе всеконечно было: то можно ли инако уже говоришь, какъ чшо Владыка оный за нужное почелъ и за приличное, дашь своей разумной швари наказЪ, какЪ ей поступать предъ Нимъ. И хоти бы ничего не прилагать въ потверждение: то надобно успокоиться, и не искать причинъ, почему и почему нужда была толикому Господу, со столь смиреннымъ созданіемъ входить -оту ба бмошбаве воръ. Довольно, когда видимъ дъло Его, и знаемъ, что безпредъльной премудрости Правишель вселенныя оное произвель, не можеть такое дьло безрезонно быть; но паче основано на самой справедливости и премудросни. А намъ лучше тамъ молчать и не испы товать, что чувствам в и опытам в, и по ним в заключенію правильному не подлежить, и что особымь ошкровеніемъ не явлено.

Однако, если человъку спасительно есть смиренномудріемъ входишь въ разбирашельство судебъ Божіих в, чтоб в оттуду паче удивиться, сколь величествень есть оный Господь, который не объятную огромность міра создаль, и его человъка въ бытіе произвель; да еще и толь чудный промысль о немъ оказываеть; когда, говорю, спасительно есть размышленіемъ проспирашься во глубину судебъ онаго Владыки, елико силъ ума есшь, и обстоящельства эримыя случай подающь: що, подобающее благоговъние имъя присуппственно, взойдемъ еще на высоту Богомыслія. И что мы, симъ распростираяся къ свойствамъ Бога величество нашего, усматриваемъ? Мы разсуждая Его пеличе воже есть стио безпредъльное, и изчисляя Его свойства, оное собраніе соспіавляющія, и чіпо которому свойству прилично своиствъ

есть имъти предметомъ, находимъ, что разумъ РазумЪ Божій ка. Его пресовершенный вся воображаеть, и вся въсть, что есть, и что ни можеть быть; а притомъ что будеть, или есть, того всякое и мальйшее движение. во всю его бышность производимое, числомъ и мърою, напередъ въдаетъ, и о немъ опредъляетъ должное. НаходимЪ, что поля Его толь свята есть, яко не жія како-можеш в хош вшь разв в чшо преблаго есшь; и все шо отвергаеть, что святости противно. Находимь, что премудрость Его шоль проницащельна, и шоль во рость Бо-всем в осторожна и наблюдательна, яко не только всв жів какова концы, къ которымъ что потребно и тещи должно, въдаеть; но и способовь, и оборотовь, оть всъхь вещей бываемыхЪ, виды наперечетъ усматриваетъ, и уклонности въ точность примъчаетъ, и отъ предъловь пуши, которымь вести ихь къ концамъ хощешь, отнюдь отклонитися не допущаеть, такь, чтобъ отъ Его рукъ, или отъ власти, скрыться могло что нибудь. Находимъ, что влагость Его Вожія ка толь щедроподащельна, яко не токмо всегда порядок в KOBA. хранящую тварь снаба ваеть всыв потребнымь къ ея бытности; но и опіступающую, (какова может в быть разумомъ и волею одаренная,) потомъ же кающуюся пріемлеть милосердно, и паки оботощаеть дарами. Ибо иначе не былабъ величайщая благость и безпредъльная, еслибъ на принятіе кающихся не былъ правда во-гошовъ благій Господь. Находимъ, чию прапда Его жія какова- толь есть наблюдательна достодолжнаго, яко ни малъйшая черта, что чего стоить, не останется безЪ воздаянія. А потому разумная тварь и неможетЪ отъ Него получить блага, развъ чрезъ послущание. Ибо иначе правда не явишся правдою, если на объ стороны не будеть въсовь оказывающихъ правосудіе.

А надъ къмъ же правосудіе явно представить можеть оный Господь, какъ не надъ шварію, шваріюжь равумною? Ибо неразумная шварь не можешь указныхъ повел Бній принять, не можеть и суду подлежать; поелику разсудку и волъ не причастна есть. Находимъ еще, что сила Его толь мощна, яко не можно при-сила водумать вещи, какой бы онъ сотворити, или чего жія какоучинить не могъ, только бы оная вещь и дъло сбыточны были по своей сущности, а не заключали въ себъ прошиворъчія. Ибо въ чемъ есть прошиворъчіе, то не есть сбыточно. Находимъ также. что пвиность Его такъ есть безпредъльна, яко бытію в в чность Его не было начала, не будеть и конца. Почему для вожія ка-Его бышности времени нъть, и не измъряется Его пребываніе днями и нощьми, но всегда сіяешь въ точкъ неизмънности. Еще наконецъ находимъ, что Его польность споль еспь не зависима ни опть чего, свободяко отнюдь, если къ чему Его благоволение есть, вольность воспрепятствовань, или, если чего не желаеть, къ вожія катому принуждень быть не можеть. Слъдовательно, кова. все что ни творить, дълаеть свободнъйше, и тогда, когда восхощеть, и такь, какь Его святой воль угодно.

### §. 14.

Се тъ свойства, тъ совершенства, кои величество божественное составляють! И чтобь сіе одинаковою слапою блистало во въки, по оныя существенною Слава вобожества нуждою суть во всемь и повсему достаточемы вы, во всемь и по всему не измъняемы. А изъ сего стоить. Всего сказаннаго что заключить слъдуеть, въ разсужденіи завъта, учиненнаго отъ стороны Вседержителя бога съ родомъ человъческимъ? То есть, нужно ли и прилично ли было толикому Владыкъ завътовать съ

 $\Lambda_2$ 

нужно и сею тварію? Воистинну и нужно и прилично. Нужно прилично пошому, что когда угодно было пресвящой Его волъ оыло вогу съ родомъмірь въ бышіе произвесть, що оный произвель по человъче- премудрости своей, не на иной конецъ, какъ да скимъ за-явишъ шъмъ величество свое, и славу имени своему получить от пой швари, которую украсиль разумомъ и свободною волею. Какъ же бы могъ явишь величество свое, если бы не оказаль всъхъ свойствь, составляющихъ ? Почему надобно было величество толикому Творцу, явя премудрость и всемогущество созиданіемъ толь огромнаго, и толь различновещнаго міра, явить и благость, и правду: первую, щедрымъ изліяніем в даров в вторую, истребованіем васлуги ошь разумной оной швари, для шого, дабы она достойно, а не туне наслаждалась Его великих в дарованій.

> Видите истинну сію возлюбленній! смотрите же коль и прилично было тожь учинить Владык в оному. Приличность от объихъ сторонъ зависъть должна, то есть и от Бога завъпующаго, и от человъка вавъть пріемлющаго. Прилично Богу вавъть, или наказъ учинить, понеже и необходимо нужно было по Его въчной и неизмънной правдъ, какъ уже вилъли: прилично и человъку, чтобъ оказался онъ, яко им Беш Б дары разума и свободной воли; и яко шаковая будучи тварь непринужденно Творцу своему служить, и потому достойна награжденія, а иначе, конечно не таковъ человъкъ остался бы въ разсуждении воли, каковъ оказапься могъ при приняпіи завъта: но быль бы яко и неразумныя пвари, лишенъ свободы, которая есть естественное свойство воли. быль бы человъкь, и не быль человъкъ. яко созданъ въ видъ человъка; не быль бы, яко свобод.

свободной воли, которая всегда при разум вторым в луха составомъ быть должна, не имущъ являлся. А когда услышаль Господа своего и Творца завъщание, и такъ поступилъ, какъ Ему разсудилось и изволилось; шо и видънъ сшаль, яко человъкъ есшь въ ныхъ качествахъ разума и воли состоящій. послъдовани от в того, со спюроны Создавшаго его, явленіемЪ не токмо строжайшая просіяли полнымЪ правда, но и челов Бколюбн Бишее милосердіе, когда наказуя пріемленть паки въ ошеческія объяція обращающихся раскаяніемь, и промысль при шомь шоль вЪ судьбахЪ ошкрылся. что глубина премудрости и разума Божія усмашриваешся, но мы посшигнушь слбды всъ ошнюдь не въ состоянии.

## §. 15.

Теперь, скажите мнъ, мои Слушатели, довольно ли къ понятію сего, что я переговориль, яко завъть конечно от Бога дань быль еще первосозданному человъку, и дать оный было нужно и прилично? Ежели довольно; а за недовольное почесть кажется не можно: ибо все изчерпнуто изъ самыхъ внутренностей истинъ и прямымъ путемъ; такъ прочее приступимъ уже къ самому средоточію нашего намъренія.

Наше намърение въ бесъдъ, чтобъ доказать, яко книга от насъ Христанъ Спятымь писаниемь имянуемая, есть воистинну Божіе откровеніе, или, что въ ней писано, все самаго Бога вдохновеніемъ и сказаніемъ начерпанно есть. И какъ къ сему первоначальное явимъ, то на приличномъ мъстъ покажемъ, (въ сходство вопросовъ подъ \$. 9. и раздъленія подъ \$. 10) когда вторичное постановленіе завъта Божія

 $\Lambda$  3

послъдовало, и въ чемъ оное состоить? такожъ когда третичное: и въ чемъ сего сила есть? и чщо оное петхимь называется, сіе же нопымь завътомь. Ибо о сихъ постановленіяхъ свъльніе почерпаемъ единственно изъ самаго онаго откровенія, или писанія Такъ пеперь я пересказавъ вышесобранное. что по силъ перваго знака, которымъ распознаваться должно истинное откровение Божіе отъ подложнаго, является все то для упівержденія истинны о нашей святой Епеліп, что я въ ономъ знакъ исчель. Исчель же я въ немъ, чтобъ начала, откуду книга откровенія хотя не писатися, но свое повъствованіе начинаеть, не было древнье. И та древность ошню дъ бы не вымышленная была, каковая показывается на примъръ отъ Китайцовъ, но надобная, и свъшиломъ разума обозръваемая, такъ, что инако разсудокъ правой заключинь усманриваль бы не возможнымъ, поелику и сходственнъе бышь съ прямымъ разумъніемъ не можеть. А сіе и будеть, если во оной книгъ усмотримъ въ первомъ мъстъ, какъ міръ сей въ бытіе произошель: какъ и мы человъки начало получили: и чио при начашкахъ міра и нашихъ праопцевъ дълалось: и то повъствование не иноебъ заключало, какъ чтобъ мы узнавали тому всему начало и происхождение, что на себъ нынъ чувствуемъ, и по времени, и по пошомству и по худонравію. перемЪна временъ по какимъ To есть: начала бышь, какъ еспественно такъ и полишически? И паки, поелику человъки, какъ видимо есть, рожденіем в отв четы умножаются, то не инако начало имъ бышь могло, какъ или ошъ единой четы напередь созданной стали они раждаться и множишься, или ошр многихр вдругр созданныхр четъ.

четь. И еще: какъ мы въ себъ чувствуемъ разныя склонности и къ добру и къ худу, и къ порядку и къ безпорядку; разсматривая же здравымъ разумомъ познаемъ, что начальнъе въ насъ быть должны, (какъ выше о семъ говорено подъ §. 10) склонности ко всему хорошему, и надлежало бы все благое по нимъ отъ насъ совершатися; но въ прошивность сему видимъ паче хуждшее ошъ насъ въбытіи, а не лучшее: то откулу въ насъ сіе злоключеніе? И хотя мы, какъ выше пересказывано ( въ §. 11 ) доходимъ нашимъ разумомъ, что Богъ по своей премудрости и благости не могъ въ такой растройкъ склонностей создать челов вческій родь, въ какой мы нын в есмы, но конечно въ крайнъйшей стройности благоволилъ произвесть. И правильно заключаем в, (въ §. 12) что быль от вога завъть съ первосозданными людьми, оть коихь спали раждаться прочіе, поставлень съ уговоромъ на извъсшныхъ условіяхъ, кошорыхъ условій какъ не сохранили оные человъки, то и сами потеряли красную стройность своих в совершенствъ, и посл Бдующих в потомков в своих в лишили сего блага, и стали раждать такихъ, каковы сами сдълались: но совсъмъ пъмъ незнаемъ и знать не можемъ, какія именно условія были при завъть, и какъ со оными людьми было поступлено от стороны всевышняго Владыки, когда нарушение Его завъта учинилось: и какъ поведенъ порядокъ промысла Его послъ сего случая, ежели угодно было Его благости оказать милосердіе для возвращенія опніть къ блаженному состоянію падшихъ человъковъ; не знаемъ всего сего, и не узнаемъ никогда, ежели не будетъ намъ открыто и написано въ книгахъ. А какъ мы вывели доказашельно въ первой нашей бесъдъ, что конечно обязанъ свой-

свойствомъ благости своея, и святости, и правлы и премудрости, Богъ нашъ, дабы явить благоволилъ на насъ нещастныхъ свое человъколюбное милосердіе, и эл Бишее наше состояние прем Бнил В в в облажайшее; и о той своей воль, о томь промысль, конечно долженствоваль открыться лежащему въ толикой худости человъчеству: то воть и имъемь мы книгу, въ которой точно описывается все подробно, все порядочно, все явственно, все воистинну сходственнъйше съ прямымъ любомудріемъ и съ божественными свойствами; и не инако могло сіе быть, какъ только сказаніемъ и показаніемъ духа Божія, дъйспівующаго вся во всъхъ благая, и сокровенная въ божественной премудросши являющаго. чио изъ самых внутренностей книги , оной и буду я шеперь выводишь показывашь.

Но чтобъ нынъ болъе не обременить вашъ слухъ и вниманіе возлюбленній; оставлю сл Бдующее на иное время. Вы же яко обласканній доброю пажитію овчата, не облънитеся во свое время паки явитися на семъ мъстъ. Видите 60, коликая глубина премудрости открывается, какЪ только станемЪ входить добрымЪ вниканіемъ въ духовныя вещи, и Создателя нашего невидимаго тълесными очами, будемъ усматривать душевными, и обозръвать Его, каковъ онъ есть, и что съ нами творитъ, и чего отъ насъ достоинъ. ежели любезно пріемлемъ басни уптышающія насъиногда не инымъ чъмъ, какъ только обманомъ; то не спыдно ли не радъть къ слушанію и чтенію таких в бес в дв, кои наполняють душу истинною премудростію? Ежели паки за полезно щитаемъ свътскія читать Исторіи; колико полезнъе упражняться въ чтеніи и слушаніи священных в книгв, в в коих в пов вствуетися о д влах в БожіихЪ. БожінхЪ, о нашемЪ состояніи, и какЪ можемЪ луч-

Но увы намъ! мы до конца лешимъ въ преврашность! у насъ все лучшее за хуждшее вмъняется, а хуждшее въ лучшее поставляется. За что не покупаются книги любовныя? но Книги спященныя, яко не стоющія ничего. пренебрегаются. Кто сіи читаеть, какЪ читать надобно? но надъ забавными и день и ночь просиживають. Защитники спятаго Писанія и толкователи презираются яко несмысленные; а лестцы и клеветники на оное безбожные и честяпся, и умными славятся, и ихъ писанія, ядъ смершоносный душамъ подносящія съ рукоплесканіем в чиушся, и лобызающся. Храмы священные едва кого и на силу видяшъ богочшишелемъ, и эришелемъ обрядовъ ихъ, и слушашелемъ чтомых в божественных в дъяній: а оперные домы. а сады съ ваксалами, и другіе съ игрищами позорища, сколько бы их в ни открывалось, вс в напольняются со-День же и нощь рады охошники препровождать тамь, гдь не иное что совершается, какь преугождать чувствамъ, а по нимъ воспънять спраспей двизаніе, и чинить угожденіе похоти. до чего дошло человъчество! и чего еще далъе ожидапъ надобно?

Но да не отвлекуся от в моего нам вренія, которым в положиль я сократить уже немало продолженное слово, прочее о едином в прошу и молю вась братія моя! попечемся о своих в душах в; попечемся о истинном в благ в нашем в, которое душ в пользу не временную, но в в чую приносить. Таковое благо вочстинну стяжевается не инако, как в чтеніем в Книг спятых в, и добрым в вниманіем в их в наставленію. Ежели кто сего не ув в дал в, а желает в сердечно истинною м

пользою душу снабдить, тоть учини опыть. Возьми сіи Книги въ руки, и помолясь прилъжно Создателю, чтобь Онъ коснувшись благодатію своею умных вочесь, благоволиль просвътити оныя къ разумьнію святой воли Его; начни чести, и не опусти никакого слова безь надлежащаго вниманія. Я кленусь спасеніем моимь, что ежели тако поступищи, неощмънно толико успъеши спасительное благо пріобрытая, что по изреченію т. къ ти. Павла святаго къ ученику Тимовею, и самъ спасещимов. 4. 16. ся, и послушающій тебе, или взирающій на добрый примърь твой. Аминь.





## KPATKOE CAOBO

Въ великій Четвертокъ.

Послъ умовенія ногъ, говоренное 1780 года, Апръля 16 дня.



Аще не умыю тебе, не имаши части со мною.

Іоанн. гл. 13. ст. 8.

члышали вы возлюбленніи, въ чтенной при теперешнемЪ обрядЪ Евангельской повъсши изречение сіе. каковое Господь нашЪ ІисусЪ ХристосЪ реклъ къ ученику своему, который отрекался принять умовеніе отъ Него. Опрекался подлинно ученикъ, но не потому, что презираль трудь и дарь Учителя и Владыки своего, но от величайшаго благогов внія, обозря півлесными очами крайнее снисхождение, а умными величество воплощеннаго Бога. Петръ будучи теплъ върою, пепль и любовію къ своему Учипелю и Господу, обливался слезами, препеталь сердцемь оть ужаса, и истаеваль душею от умиленія, смотря на толь челов Бколюбное обращение Владыки всея швари. Чего ради, когда преклонился къ ногамъ Его толикій Господь, онь вь восторгь бывь высокихь мыслей, и ужасомь побуждаемъ воскликнулъ: Господи! Ты ли мои умыещи нозъ? Ты ли? которато на небеси со Опщемъ и Свяшымь Духомь славословяшь Ангели. Ты ли? Которому престоль есть небо, земля же подножіе. Ты ли? Котораго мы паче на плещах в наших в носипи долженствуемъ, да не нозъ твои пречисти отъ земной персти досаждающся; а не да Ты къ ногамъ нашимъ M 2 преклопреклоняещися, воеже умыпи ихъ. О Господи! не буди тако! ей! не умыещи ногу моею по пеки!

Но что Господь на сіе? Аще, глаголеть, не умыю теве, не имащи части со мною. Поразиль глась сей Петра! чтобо можеть быть нещастливье, какъ находиться безь Іисуса Христа? И такъ достойно ужаснулся Петрь. Узналь, что безвременное его есть сіе отрицаніе. Почему тоть чась притель въ иное чувство и разсудокь, и сказаль: Господи! не нозь мои токмо, но и руць и глапу. То есть: если Твоему промыслу толь человъколюбному угодно, чтобь умыти нась, о Владыко! то не нозъ мои токмо, но и руць и главу умый.

Мы, возлюбленній! смотръвъ на отправленный обрядь, и слышавь разглаголспивіе Петра ученика съ небесным В Учителем В, зам втим В к В нашем у наставленію четыре оные пункты: Перпое, со стороны Петра: что въра піворить видъти глубочайшія тайны. ежели бы Петръ не видълъ върою, коль величественъ есть Іисусь, то полвиглся ли бы на толикое умиление? Почему тоть единь и свою худость, величество же челов Бколюбія Божія явственно обозр Бть можеть, и сердцемъ умилипися, кто върою просвъщается, и въ ней не колеблется сомнъніемъ. Второе: со стороны Іисуса Христа, что когда Онъ толикое снисхождение ошь кротости, смиренія и оть человъколюбія ражлаемое оказаль, что и ноги умыти ученикамь своимь благоволиль: мы уже коль должны бышь крошки и смиренны, въ разсуждении собращи нашей, и коль любишелны къ нимъ! Почему, когда презираемъ полобных в себв челов вков в когда о добр в их в не шокмо не стараемся, да можеть быть еще и завистню испіаеваемЪ: то есть и въ насъ любовь? есть ли KPO-

кротость? есть ли смиреніе? Отнюдь ни слъда нъть пріяпін виших в доброд в пелей. Чего ради да двигнешь душу нашу примъръ шоликаго Владыки и Искупишеля нашего? Да измягчишь сердца нашего жестокость толь умиленное эр влище Его снисхожденія! Третіе: со стороны паки Петра, да научимся, яко неблаговременное отрицание от принятия даровъ, святыми тайнами преподаваемых в творит в насъ ошпадащи отъ Христа, и не имъти никаковаго учаспія въ Его челов вколюбіи, хоппя бы оное оприцаніе и отъ страха и благоговънія происходило, а не Ибо какъ Петру отрицающемуся отъ нерадънія. сказалЪ ХристосЪ: аще не умыю тебе, не имаши части со много: шакъ и намъ шожъ слъдуешъ услышашь, когда удаляемся от в храма Божія, и отрицаемся принять святыя пайны. И конечно гласипть Спасиптель къ такому человъку: ты отъ меня удаляещися, и не хощени причаститися моих в даров в: убо не имаши части со А изъ сего изреченія Іисуса Христа явствуетъ къ нашему примъчанію еще четпертое: что между спасающимъ Ходатаемъ нашимъ, и нами спасаемыми, нужно бышь швердому союзу, по которому бы нетокмо отличалися мы от невърныхъ, но и чтобъ къ оному блаженству, въ которомъ Онъ нашъ Посредственникъ со Опщемъ и Духомъ святымъ царствуетъ, прейши могли яко за Пасшыремъ овцы, яко за Полководцемъ воини, яко за Опщемъ чада, яко за Учиппелемъ ученики, и яко корабль в Бяніем Б благоданни его гонимый къ намъренному пристанищу. Того то ради и шаинственные обряды узакониль Онъ для насъ, какъ по, крещеніе, причащеніе пібла и крови Его подъ видами хлъба и вина, покаяніе, и прочая, яже въ церкви Его совершаются священнослужительми ея.

M 3

Внем-

Внемлимъ убо, возлюбленній! внемлимъ сему, что мною изочтено къ нашему разсужденію. кио не въруеть, и все, на что ни смотрить въ церкви, почитаеть только за комедію, или за трагедію, топів иногда поразмыслишь съ собою, говоря: ну, если подлинно по смерши меня спросить судь божій что я по симъ комедіамъ и трагедіамъ (какъ я мню, и называю) заключаль: то какимь могу отвътомь оправдащься? оспіанусь конечно вовсе без бот в бітным в и самоосужденнымъ, яко невъренъ былъ, коль ни часто, коль ни швердо священныя книги и другіе люди о шомъ мнъ внушали. Еслиже буду въришь и благоговъть яко върный, то хотя и не буду спрошенъ по кончинъ моей, урону изъ того или бъдствія никаковаго не послъдуеть. Не лучше ли убо върить, нежели невъришь? да я и рожденъ между върными. И если въру какую уважать должно, то какая можеть быть достойнъе величества Божія Христіанской? Тако разсуждающему можеть быть, да и конечно озарится умъ хошящаго всъмъ спасиися и въ разумъ благолашію истинны пріитти. Непрезри убо никто благимъ намъреніемъ входить въ разсужденіе од Биспвіяхъ, каковыя видишь въ церкви совершаемыя. Пачеже мы върные усугубимъ наше тщаніе и ко вниманію, и къ подражание, дабы со сторичнымъ успъхомъ наши по въръ пруды душеспасительными ряснъли плодами; и Христосъ Спасъ нашъ могъ бы не пюкмо за своихъ насъ учениковъ, яко омовенныхъ кровію признашь Его по въръ, но и прославить во царстви своемъ, яко не утомимых в подвижников в в подражани Ему. Аминь.





# C A O B O

Въ седмицъ Свяпыя Пасхи, говоренное погожъ 1780 года.

Христось поста оть мертиыхь, начатокь умершимь высть.

Тако свидътельствуеть Павель, мудръйшій проповъдатель Христова. Евангелія, вы первомы посланіи своемы кы Коринояномы, вы главы 15.

V ристось поста оть мертпыхы! Сіе возглашаеть великій Павель къ шъмь людямь, кои или сомнъвались о всеобщемъ будущемъ воскресении человъковъ, или и совсъмъ не върили, и споры чинили, и говорили не инако, какъ и нынъ невърующие говорять: како можешъ быши воскресение? Како що шъло можешь собращися, которое не токмо табніемь обращаенся въ прахъ, но и оный прахъ иногда улепаетъ на воздухъ, и разносится въ другія далечайшія и разныя мъсща. И не шокмо сіе случается, но иныя человъческія пъла живопными снъдающся, а пъ живошныя ошь другихь живошныхь же пожирающся. такъ прежнее тъло человъка, чье будетъ тъло? оно во многія иныя шъла перешедъ, становится друтихъ вещей тъломъ. Почему всегда невърные вопрошають (поставляя за недоказательный догмать воскресеніе) како постануть мертиін? Конмь же ть-кь кор. ломь придуть? Но вошь на сіе свыше умудренный 15. 35. н Павель оппвъчаеть: везумне! ты, еже съещи не ожи- 36. петь, аще не умреть. И еже свеши, не тьло вудущее свеши, но голо зерно, аще случится Пшеницы, или иного оть прочихь. Богь же даеть ему тъло, яко же посхощеть, и коемуждо съмени спое тъло.

Видише,

Видише, возлюбленній, коль ясное и коль важное доказательство! Пусть невърующе пожують разсудкомъ сіи изреченія, и что скажуть? ежели подлинно предъ нашими глазами Божіимъ промысломъ воскресають: ибо умирають и тльють, распалаяся своими частьми и согнивая, а потомъ оживанопися такъ, что паки зерна подобныя посъянному являются, и еще не одно, но и умножишельно въ десять, въ двадесянь, въ придесять и во спо: такъ, ежели толь чувствительный воскресенія образь предь нами лъется, и толь плодовито, что кажется изъ ничего множестиво востаеть, ещели надобно сомнъваться. что воскреснуть наши тълеса, когда имъ писанје сей даръ отъ силы Божія доказательно предвъщаеть? да еще такія тълеса, коихъ души по раздученіи оть нихь существують жизнію, и никогла табнію не подлежать, яко дуси супь, и ожидають того часа, когда только глась всемогущаго Творца повелить наки къ тъмъ же соединитися земнымъ частямь, съ коими прежде цълость чиловъка составляли, и туюжь составя, на судь Его всемірный предстати.

Но невърные и сего не утверждають, что души наши суть дуси, имъ все прямо хорошее не надобно, а надобна только плоть со стратьми и похотьми. Когда сія есть, то для нихъ и довольно. А что превосходнье, что почтительнье, что святяе, что жизненнье, то имъ кажется мечта, и совсьмъ непріятное для нихъ воображеніе. Почему имъ воскресеніе хуже смерти; имъ бытіе хуже небытія. Ибо когда не върять, коль ни сильно проповъдуется воскресеніе и въчное бытіе, то конечно и не желають онаго. Воть, въ коликое нечувствіе, и въ коликое безуміе вводить невъріе, что

что творить предпочитать хуждшее, и небытность паче бытности, тму паче свыта, адь наче рая. Хощеть претворить всемогущую силу Божію вь безсиліе, премудрость, знающую всь способы на всякое дылопроизводство, вь невыжество, коимы несовершенный умы одержимы бываеть.

Но пусть бы они невърные для себя такъ мудрствовали, когда имъ угодн ве временное все, а не въчное, плънное и гнусное, а не святое и пребывающее въ блаженной жизни. Пусть бы они сами и погрянечистоть и пагубы: но воть влезали въ блашъ кушь и другихь вы шъже същи, и вы шуже погибель! Они разсъвають и разговоромъ и книжками свои душевредныя мибнія! Но и дивноли, когда и оппець их в князь шмы, ни о чем в больше не прудипся, какъ да приведенъ въ товарищество родъ человъческій въ адскомъ своемъ заключеніи. Почему какъ они невърные супь апостоли его, или посланники на совершение дъль ему угодныхь, то и чинять тоже, что и онъ ихъ начальникъ. Трудишся саптана съ своимъ воинствомъ, да сообщниковъ содълаетъ коль можеть болье вь безднь мученій, ему уготованныхь: подобно какъ Христосъи Его раби непресшанно о томъ пекупся, да весь родъ Адамлій, или поне коль наибольшее число изъ произволяющихъ, приведушь во царствіе Опіца небеснаго, уготованное для нихъ опіъ сложенія міра. Но какъ же сихъ можель привести Хриспосъ въ оныя обишели на въчное ублажение, ежели не пушемъ воскресенія? Да шуне бы прудился и самъ врагь діаволь о привлеченіи множайшихь къ своему сообщенію, ежели не паки оживуть ть его послушники. Н Бш В! конечно изв Бсшно об Бим В сторонам В, что оживушь всь человыми, всь паки стануть во своемъ H. чину,

2. кор. 5. чину, да приметь кійждо, какъ пишешся, доспгойную мэду, яже св теломь содела влага или эла. Чего ради будеть конечно воскресение. Будеть по, что мы восшанемъ от гробовъ нашихъ, аки от ложей спящіе. Ибо смершь предъ всемогуществомъ Божіимъ ничъмъ не разнствуеть от сна, который даль Онь намь во образъ смерши. Богу равно есшь какъ ошъ сна, шакъ и ошъ смерши возбудищь. И ежели Онъ могъ изъ ничего шоликую огромносны міра произвесны: не можеш в ли и изъ разсыпанныхъ частицъ цълое собрать и составить паки въ то, что прежде было! А то за особливое и важнъйшее сомнъніе и поставить не можно эдраво разсуждающему о вещахъ и о силъ Божіей. что тБлеса челов Бческія нетокмо разсыпаются в прах , но и прахъ де оный разносишся по далечайшимъ мъстамъ; да еще многія де тълеса и снъдаются отъ иныхъ живошныхъ, а сіи ошр иныхъ. Ибо чио шруда всемогущей силь, и вездь вся видящему оку, собрать пылинки въ шожъ мъсшо и въ шой же составъ, гдъ и въ коемъ онъ прежде были? и можешъ ли какое препятствіе учиниться безпред Бльной премудрости. она все привела къ тому концу, какой чему предположила, хопіябы нам' казалось піак' соплетено. что отнюдь не можно расплесть? Намъ ограниченнымъ въ силахъ подлинно невозможнымъ кажется: но да не мнимъ тако объ ономъ Существъ, которое въ совершенспвахъ еспь безпредъльно, и на все всемогущее. Пуспъ Бдять наши тъла звъри и скоты; но они не дБлаются изъ того человъками, и мы не претворяемся въ звърей и въ шъ скошы, кои насъ, или коихъ мы БдимЪ: а только части тъла раздробляются въ мълкость, и идупъ въ прахъ, какъ бы и положенныя были въ землю, и шамъ исшлъвали. НЪшЪ никакой

какой въ семъ разности, и тъмъ наче, что ядуще потомъ обращающся въ вемлюжъ, и какъ свои части, такъ и наши птудыже мещуптъ. Трудно ли убо разобрать сін частицы Тому, который изъ первобытной смъси вывель шоль разныя на небеси и на земли тъла? Пусть паки иныя частицы сего дни и заупра, пусть чрезъ годы и въки въ разныя входять и перемъняются тъла: однако все одно дълается, что изъ смъси общей выходишь частное то, или другое шьло, а потомъ паки въ туюжъ смъсь и сіи возвращаются. Пусть будеть и часть от частицы на тысячи версть опплучена; но онъ всъ будушъ на одной и пой же землъ. Пусть и не на одной землъ, а взнесены въ луну, и въ солнце, и въ прочія звъзды: но кое препятствіе из сего той десниць, у которой весь кругь міра вь держаніи, какь бы у шебя маленькой шарикь \$ въ длани объяпъ?

И такъ въдущему сія о Бозъ воистину удивительные есть ожесточеніе и слътота невърныхъ, нежели то, какъ можеть оный владыка воскресити мертвыхъ.

Но вы блаженнъйшіе Христіане! обратитеся къ источнику вашихъ утьшеній. Пріидите и послушайте, что святое писаніе въщаєть къ вамь. Оно чрезь уста Павла, ревностивищаго истиннъ защитника и учителя, воть какъ еще бытіе воскресенія утверждаєть. Христось поста оть мертпыхь, начатохь умершихь высть. То есть: отнюдь де вы върные не сомнъвайтеся, что будеть воскресеніе роду человъческому, вы томь числь воскреснете и вы въ соцарствованіе вашему Христу, который того ради умерь и воскресь, да будеть предь очами всьмь во увъреніе, яко начатокь, и яко предшественникь вы томь, что, кто родился человькомь, тому следуеть какъ умереть на станавньюмь.

21. 23.

тпакъ и воскреснуть, и пріяти, что уготоваль для себя въ будущей жизни.

Возлюбленная моя братія! се намъ проповъдуеться воскресеніе не токмо устно, не покмо книгами, но и торжественнъйшимъ празднованіемъ. Ежели же мы радуемся и веселимся въ празнованіи о воскресеніи Господни, а о своемъ ничего не помышлиемъ, и отнюлъ не голювимся къ оному, какъ надобно: пто что намъ пользуень сіе веселіе, и пъніе, и ликованіе? Не шо ли и намъ речется въ оное время, когда надобно будеть явишися предъ лице умершаго за насъ и воскресшаго: вы прінли благая въ живошъ вашемъ, здъже въ обишеляхь Опща небеснаго нъшь для вась угошованнаго Отидите отв мене увлателіе непрапды. Азъ Маше. 7. ничего. не въмъ васъ на небеси, яко вы не въдали Мене на земли, не в Бдали, що есшь, доброшвореніем в.

> О! да не собудется тако! пріимемъ благое чувство и благія мысли. БудемЪ тверды върою, искренни любовію, бодры надеждою, чистымъ и трезвеннымъ жишіемъ свяпы, благоговъйныже по благочестію. Если сими украсимся, то и нынъ истинною радостію души наши изобиловать будуть, и вь будущій въкъ наслъдимъ благая, яже уготовалъ Виновникъ спасенія Іисусь Христось воскресеніемь своимь. Аминь.



CAOBO



# СЛОВО

Въ высокоторжественный день возшествія на престолъ ЕЯ ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА Е КАТЕРИНЫ ІІ. ВСЕРОССІЙСКІЯ ИМПЕРАТРИЦЫ,

товоренное 1780 года, Іюня 28 дня.

Мною Царіе царетпують и сильніи пишуть прапуу.

Словеса суть премудрости, глаголющей вы книгь притчей премудраго Соломона, вы главь 15.

V огда мы день возшествія чудною премудростію на престоль Всероссійскія Имперіи, МОНАРХИНИ нашея, ЕКАТЕРИНЫ Великія, ЕКАТЕРИНЫ Впюрыя, всерадостно и поржественно воспоминаемЪ. и достойно прославляемъ имя толикія Отечества Матери, исчисляя ЕЯ подвити, которые Она деннонощно под въ возвышение Россіи, и въ наше блаженство; и когда, как высоту, по ЕЯ сладуб обозръваемымъ нами дъламъ, восходимъ къ оной цъли, къ которой ведеть Она все творимое Ею: по не признаем в ли истинну, о которой свид впіельствуєть глась сей вышнія премудрости: много Царіе царстпуютів, и сильній пишуть прапау? Ежели бы кто сему изреченію вознам Брился прекословить: то онъ долженъ отъ противной стороны изводить свое прошивоположение; по есть, что Государи благонам Бренно и благоуспіройно все піворящіе, не опів источника премудрости то почернають, но оть нъкакого якобы буйства и неразумія. Но не можетъ никшо сказашь сего безъ крайняго ослъпленія въ H 3 разумЪ, разумЪ, и безЪ послъдняго неистовства въ волъ. Убо вообще челов Бки благодарн Бишим Б сердцем В признавашь, и лобызащь долженствують Вседержищеля Владыки промысль, что Онь на управление наше самъ входить своими дарами, вселяяся оными въ сердца Вознесенных в на престоль царствованія. Мыже о сынове Россійстіи! не сугубо ли обязаны къ сему? Ибо, хошя иногда и наказуеми бываемъ попущениемъ, что нъкоторые обимають престоль Отечества нашего, кои не столь от свышенизходящей премудрости, сколь от в плоти и міра раждающейся, вдохновеніями водящем: однако вскоръ печальные облака прогоняющея сего нещастия нашего, и вм всто онаго возносится паки рогь благополучія, когда возспіавляються такіе Монархи, которые живо образъ челов Бколюбія и премудрости Божія начершанный въ себъ носять, и насъ обвеселяють свътлосіяющими лучами оныхъ.

Что нынъ надъ нами царствующая МОНАРХИНЯ воистинну руководствиемъ оной премудрости царствуеть, которая возглашаеть: много Царге царстпують, о томъ теперь мое дъло буди. И сіе на той конецъ, дабы положа аки живописнымъ начертаніемъ предъ очи краснъйшую лъпоту, тъмъ паче подвигнуть сердца наша къ уттышенію и радости.

Дабы явственно было, что хотимъ показать на увъреніе, то надобно такіе знаки представить, по коимъбы отнюдъ не сомнительно явилось, чего желаніемъ нашимъ ожидаемъ. Сама убо Ты, о краснъйшая дщи Царя небеснаго, свътящаяся на всю вселенную лучами чуднаго промысла Его, явись теперь въ очахъ нашихъ отличнъе, да познаемъ, что конечно Ты въ оныхъ человъкахъ обитаети, которые въ сходство Твоего промысла объявъ скипетродержавіе, пре-

престолствують для управленія народнаго. А изъ того, что явишь нам'ь вообще, мы будем'ь лично обозр'вать въ ЕКАТЕРИНТ! въ ЕКАТЕРИНТ! которая Россію, любезное Отечество наше, чему уже осмнатцать льть, украшаеть и возвышаеть.

Первый и основащельн Бишій знак в есть, что премудросши силою, и премудросши не какой ли бо другой, но исшинной и той, которая есть рожденіе самаго Царя небеснаго, земные Цари царствують; когда, на что ни взглянуть въ нихъ по дълопроизводству, все оказываеть сходность съ божественными свойствами. Свойства божественныя, коимъ человъки уподобляться могуть и должны, или по нравамь, или по чинамъ своимъ, сушь, разумъ прозорливый, смыслъ всегда воображающій благое, воля клонящаяся въ добру, правдолюбіе во всемЪ, благость на вся, не прерывный промысль о всъхь, любовь объемлющая всъхъ и вся. Обрашимъ же теперь очи къ Машери Ошечества нашего. Воззримъ на Ея душу, лучами разныхъ пріяпіностей въ зъницы наши блистающую. И что ? Чпю мы чрезь сти въ Ней обозръваемъ и сладостиъйще чувствуемь? Что какъ не подобіе онымъ свойственностямь, кои въ Бозъ естественно сіяють, а въ челов Бках Б даровашельно сіяшь могуш Б? Описыващь подробно коль далеко и какъ прозираетъ око разума ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВА во всъхъ обращенияхъ, какъ внутренняго л Блопроизводства въ правлени пространн Бишей Имперіи. так в и по вн вшноспи политического движенія, не токмо не моих в сил в д бло, но и не споль крашкаго времени, каковое на сей случай ръчи нашей пріемлешся. Довольно для насъ припомянуть, что ежели бы не нъкій ошличный дарь быль ЕЯ прозорливость, тобь чрезвычайныя, ово къ попрясенію Россіи случившіяся замЪ-

зам Бшашельства, шоль бодро, шоль скоро, шоль сильно ошнюдь не моглибь утушены бышь; ово къ возвышенію и прославленію тогожь нашего Отечества, новыя и блиспіательнъйшія дъянія не возимълибъ своего совершен-А что до политики ко вн вшним в, то ни чьи уста не изрекущъ столь явственно и красно, сколь громко самыя произшествія гласять во вс бх в странах в. Преклоняеть ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВУ главу свою не токмо умъренный въ мысляхъ Сосъдъ, но и пышная оная Порта. Тамъ усмиряетъ Она враговъ Своего престола: инд в приводишь вы міры воюющія Державы; на иномы мъстъ соединяетъ въ любовь ссорющихся, столь пріятно, столь искренно, что оныя Лица, кои отвращались прежде другь друга не шокмо къ себъ взаимно. но и къ ЕЯ любезнъйшему зраку спъшапъ на свиданіе; и купно воздапь Ей лицашся свою благодарность, и составинь обще союзь полеза вишій.

Видишели, что предпріемлеть, что назидаеть, что совершаеть, и коль дъйствительно все производишь, разумь ЕКАТЕРИНЫ, Августвишія МОНАРХИНИ нашея? И не еспьли даръ свыше нисходящій, когда онъ шоль есшь совершень? Не можешь никто миб забсь воспрекословить и сказать, что не вышняго се даръ есть, но учености и природы. свящое писаніе въ семъ мнъ споборствуеть. Оно говоришь: Всякое данние влаго, и псякь дарь сопершень, спыше есть, сходяй оть Стиа спвтопь. наводять сомнъние примъчания, когда так. т. 17. челов Бках В, и в В самых В избранных В к В в Внцу и скипепіру , усматривается иногда хитрость раста Бинаго ума, а не порядок в пристойный непорочной премудрости: сіи, говорю, примъчанія наводять сомнъніе, надобно ли причитать дару Божію, когда сей ли. NAN

или другой человъкъ, пусть онъ будеть и вознесенный на престоль царствованія, оказывается островидящаго Я эдъсь къ общему для всъхъ ръшенію не приступая, спъщу не медля подпівердить, коль чисть есть оный дарь въ МОНАРХИН нашей. Явъ общемъ положени выше сказалъ рядъ свойствъ божесшвенныхъ, съ коими должно оказыващься сходсшво Госуларей, ежели они премудростію Вышняго водими суть: а имянно, по прозорливом в разум в, смысл в всегда воображающій благое. Мы усумнимся ли, что престолспівующая надъ нами ЕКАТЕРИНА, всегда во благихъ мысляхъ углубляется? Пусть мы оныхъ не вилимъ, но конечно знаемъ, коль Ея мысли благи. Намъ нужды нъшь до неисчешности въ человъкъ бываемыхъ воображеній. Довольно, что кои нужны на пользу, пів двиствительно свою бытность оказывающь въ аблопроизводствъ. Вошь же аблопроизводство ЕКАТЕРИНЫ Великія! Она воцарившись пють часъ посъяла миръ и шишину въ Россіи: миръ ко внъшнимЪ, а тишину ко внутреннимЪ обитателямЪ: насадила благоустройство; обліяла оное челов Бколюбіем Ъ. винных в прощая, добрую службу оказывающих в щедро награждая, къ могущимъ же изникнушь дерзосшямъ преграду полагая, не от в страха только ужасающаго, но паче ошь любви къчестности устрояемую. Чтожъ, лаль? Всъ осмнащать лъть ЕЯ царствованія новыми и еще новъйшими преславными дъяніями ЕЯ осыпаны вряшся. Въ шомъ году нужнъйшее назначено со святол Биным вобрядом возобновление уложения. другомъ вожделъннъйшее сопворено шеспиве по многимъ традамъ Имперіи. Въ иномъ учрежденіе шпапювъ, какЪ для церковныхЪ имЪній, такЪ и для множайшихъ правишельствъ, совершено. Далъ: чудное про-

произведение войны и побъды на Христоненавистнаго супостапіа пресвътло окончано. Наконець, въ незыблемую швердость Имперіи, и въ скоръйшее теченіе судебных в дълв, положено разчиненіе Губерній, и уважены правительства оных в св в плостію новаго именованія. А чпюбь паче успъхь возбимъли сій труды ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВА, хотя и надежны супть. коимЪ довЪренность отъ Ея престола блюсти добрый порядокъ препоручена; однако заблагоразсудишь изволила, Своимъ окомъ обозръшь, и Своею особою уважишь, что поставлено въ разныхъ мъстахъ и въ разныхъ народахъ Ея предписаніями. Чего ради се летаеть яко орлица изъ края въ край Своей пространнъйшей Имперіи, не утружданся безпокойствіемЪ, и сръщающимися скуками. А каковые плоды в Бра в В благогов Бющей душ В Ея расшить, явствуеть изъ того, когда священные храмы не токмо от Ея присупіствія набожнъйшаго, но и ошь щедрошь, изящнъйшее украшение приемлюшь.

Полно ли сето на доказательство, коль блатомысленна есть душа ЕКАТЕРИНЫ Самодержицы Всероссійскія! Приступимъ же еще къ третьему свойству божественному, въ порядкъ отъ меня сказанномъ положенному. Оное есть воля, клонящаяся къ добру. Чтожъ? не видимъли? коль любезное сінетъ подобіе оному въ нашей Матери Отечества!

Добро, къ которому воля Вожія стремится, есть то, чтобъ все производить и видъть въ шваряхъ по законамъ текущее: если же что отклонится, оное исправить милосердно, и миловать тъхъ, кои въ погръщностяхъ раскаяние являють. Мы чрезъ толь не малое число лътъ покоящиеся подъ кровомъ человъколюбиваго ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВА скипетродержавствования, что иное чувствовали и чувствуемъ, ежели

не законовъ внушение, дабы по онымъ жизнь наша управлялася? Ежели же кто и преступникъ оныхъ окажется, столь близко Ел Матернее милосердіе блистаеть къ тому, коль скоро на степени признанія поставиться таковый. Но что верьх вс вхъ милостей есшь: Она не токмо Сама ждетъ терпъливно, пока придушъ въ чувство доброй совъсти преступники, но и Правишельсшвамъ первой пункшъ Ея предписанія ванимающь, чтобъ предшествовала милость на судъ. А въ слъдствие того не видять очи наши стращилищъ оныхь, кои разными терзаніями по винамь умученных в представляють. Не слышать уши вопля страждущихъ опъ распижения членовъ и кровопролипнато уранения. Не повъствуется и то, чтобъ кто везенъ былъ на тайное испытанie, или въ такое заточенie, гдъ нуждею смершь привлекаешся на живошь человъка.

О сладчайшія воспоминанія! О всъ сладосши превышающее имя ЕКАТЕРИНЫ, точащее небесные сопы, а не земные, и тъмъ лучшіе, чъмъ душъ пріятнъйшіе!

Но не забсь еще конецъ добротъ, коими Машь Опечества нашего преукрашена есть. Она и правдолюбіемъ споль подобна еспь Царю небесному, сколь можеть человыкь Царь найлучше оное въ себъ изобравишь. Извъсшно, что щедрое оказание милости приводишъ иногда мало радивыхъ въ большую слабосшь: то, чтобъ и нъкоторая, аки бы узда была возложена на дерзость, сущь изданы от ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВА какъ словесными законами, такъ и учреждениемъ виды въ месть не помышляющимъ о исправлении себя, и дерзающимъ похищани но, къ чему кого право не допущаешь. Но на что мив эдвсь многословить, когда лучше всякаго Ришора вишійствующь на столахь Судей и на столах в Библіовек в лежащім и чтомыя  $0^2$ KHNLN.

книги, священнъйшими перстами ЕКАТЕРИНЫ о правдъ и судъ начертанныя, и къ самой совъсти, обличающей вся внутрь человъка, приведенныя. умолкнувъ убо о семъ, привнесу нъчто еще о благости, каковою ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВО сообразуется свойству Божественному тогожъ имени.

Благость есть такое въ Бозъ свойство, которымъ Онъ побуждается всю тварь вообще и всякую порознь всъмъ снабжать, что до ея бытія и благосостоянія надлежить, и дать такое удовольствіе, чтобъ оныя твари утьшалися въ себъ, и взаимное утьшеніе другь другу подавали.

Когда же мы на упробы щедроптъ Монархини нашея взглянемЪ; когда на пощоки милосшивыхЪ Ея. для всякаго рода людей и градовъ, въ Ея державъ сущихъ, разчиненій и подаяній наши чувствія простремЪ: по изчислимЪ ли разныя спіруи, непреспіанно ліющіяся на всбхъ и всюды, гдб шолько требованія къ напоенію, или и безъ требованія, но Ея матернимъ окомъ усмотренныя нужды окажутся? Здъсь, ежели мы умолчимЪ, то самыи возобновленный грады, возобновленным храмы Божіи, и населенныя пустыни возопіють, и ссущій младенцы, оть пагубнаго рока избавленныи, и единственно от благости ЕКАТЕРИНЫ воспипываемый, возгласить и совершать Ей хвалу. А оные домы, оные вершограды, въ коихъ индъ покояшся, индъже вскоръ чають блага сего, лишенные цЪлаго здравія и родспівенных в присмопіра, такожъ сирые и нещастиемъ угиътенные, чпю въщають? что, какъ не благость Монархини, нихъ изливаемую? Училищныя мъста, красящіяся изобиліемъ потребныхъ къ своему состоянію, поють при хвалахъ вышнему промыслу, поющь не инное, какЪ

какъ щедропы Авгуспъйшія ЕКАТЕРИНЫ своея покровипельницы.

Се какова и колика есть по благости Всероссійская Монархиня! и не есть ли симъ Богоподобна? Но когда Она вчера и днесь, была и есть въ такомъ обращени ко Своимъ подданнымъ, что не престаетъ помышлять и трудиться о ихъ совершенномъ благосостояніи: то что значить сіе, какъ не промыслъ, промыслъ же непрестанно въ движеніи находящійся? Таковоежъ дъйствіе души правительствующія особы воистинну точнъйшее есть подобіє Богу, промышляющему о своемъ созданіи. Убо и въ семъ подражаетъ Великая ЕКАТЕРИНА Своему Творцу, и вседержительному владыкъ.

А какъ и въ Бозъ надобно бышь побудишельной причинъ, чтобъ благостно и милосердно могъ Онъ обращащься къ шварямъ своимъ; що конечно и есшь оная причина не инное какЪ любовь. Ибо естественно познаешся, чшо гдв нвшв любви, шамв опперащение; а гдъ отвращение, тамъ отнятие всъхъ знаковъ пріязни. Напрошивъ же, гдъ всъ знаки благодътельства и приэрънія, воистинну тамъ жительствуеть любовь. Если убо Монархиня наша споль о насъ попечишельна, и сшоль къ намъ благосшна: можноли подумашь, что не любовь сіе въ Ней дъйствуеть? Воистинну соразмърна есть сія добродътель Ея всему тому, что ни раждается, что ни дъйствуется Ею въ благод Б тельство Имперіи Ея, и всякому члену оной. Но что я? единых в ли объемлеть любительным в сердцемъ Своимъ блажайшая Машь сія, кои въ Ея Ошечеств в покояпіся? н вть: Ея н в дра простираются и тдъ Кавказъ, и гдъ Іерусалимъ, и гдъ Александрія. и гдъ Пекинъ, и гдъ Лвовъ, и гдъ межъ волнами синих водь чиуще исшинным благочествем Бога Кипры

Кипры состоять. И такъ любовь, яко въ Боэѣ, тако и въ ЕКАТЕРИНѣ, всъхъ и вся объемлеть; всъхъ и вся хощеть ублажати, всъхъ и вся тщится вознести на верьхъ благополучія. И ежели бы только силы Ея достигли, и пристойность открылася, кто бы остался въ жребіи онаго нещастія; чтобъ дни провождаль плача, или скудости, или бользней, или страданія оть навътовь? Любовь истинная не можеть сего терпьть: и потому всьмь сердцемь любящая душа ЕКАТЕРИНЫ конечно какъ изъ печальныхъ обстоятельствь всьми силами извлекалабь нещастныхъ, такъ и поставлялабь всъхъ въ желаемомъ благоденствіи.

Воть, свътлоторжествующи Слушатели! каковою ублажены мы Монархинею! и когда живо описалася намъ лъпоша въ Ней оной премудросши которая въ писаніи гласить: много царіе царстпутоть и сильній пишуть пранду; то съ коликимъ усердіемъ припасть мы должны ко Творцу нашему, изливая сердца благодарностію за толикій отъ Него низпосланный даръ нашему Ошечеству! Творяже сіе и сами попицимся, елико силь нашихъ еспъ, нашими эваніями и нравами, жаковыя описаны вид бли, подражать примъру Матери, и Ея святую волю исполнять, да испинными чадами Ея быти и именоватися возможемъ. А пришомъ да молимъ непресшанно шогожъ Владыку нашего, который славою и честію въ сей день украсиль, и премудросшію вь ошличныхь дарахь сіяющею снабдя ЕКАТЕРИНУ Великую, вознесъ Ее на пресмыль Императорскаго державства, чтобъ благоволимь еще и еще дни и мъта прилагать къ Ея благополучному царсувованію, и насъ сладчайшими плодами Ея любви веселить въ должайшія въки. Аминь.





# ПОУЧЕНІЕ

#### На день святаго Іліи Пророка.

Вь который день въ городъ Переславлъ Рязанскомъ бываетъ крестный ходъ около города и поль.

#### Говоренное 1780 года, Іюля 20 дня:

Когда мы въ честь великаго и славнаго Пророка Божія Иліи составляя праздникъ, по обычаю нашему хощемъ прудъ воспріяти на совершеніе великія литіи: то вспомнимъ, возлюблении! обстоятельства, каковыя въ прошломъ году въ сіи мъсяцы мы чувспівовали, и каковыя нынъ чувствуемъ. Вспомнимъ и вообразимь, какъ Вседержишель Господь, управляющий шварію своею, небесных в шъль дъйствія съ земными сводя, умъряеть то въ наказание наше, то въ обрадованіе. Мы въ прешедшемъ году объящы были страхом в чаемаго глада, поелику едва какія дождевныя капли землю нашу орошали тогда, когда он в наибол ве Почему такожъ исходя лишіи творили, нужны были. преклоняя на милость покаянными молитвами Творца нашего и жизни подашеля. И чтобы было иное какъ не то, что насъ ужасало? то есть, подлинно гладъ и жажда, исторгающіе нуждею души оть тьль, и предспіавляющіе страшные знаки гн ва Божія, ежели бы еще и въ нынъшній годъ небо сушею вемлю нашу сжало и воздухъ заразило? Но вошь вмъсто того коль велія благость Господня излилася на нась, когда все, что от в облакв, что от в планет в небесных в потребно, все во свое время и во благовременный часъ нын Бшним в лътом в ниспосы депіся. Почему и хлъбныя съмена для насъ, и пажишь для скошовъ, сшоль изобильны зряшся, что и со избышком в в довольсшво наше послужити могутъ. O.

О! коль неисчерпаема есть благость Отца небеснаго! коль же премудро есшь правленіе Его! и коль пришомъ страшно есть впасти въ руцъ правосудія Его! Все, что до Его совершенствъ касается, подлинно есть безпредъльно: но и мы человъки, мы тварь бренная, вошр сколь сильны прель нимь, что можемь какЪ бы предълами ограничипъ не ограниченныя Его свойства. Мы, сего дни на примъръ, отверзаемъ двери Его милосердія нашимъ покаяніемъ, а наупіріе можемъ заключить оныя нашимъ развращениемъ, и праведнаго гнъва Его хляби оптворити. Но какъ Онъ долготерпъливъ и многомилостивъ, то многая перемънчивость наша не скоро въ праведный гнъвъ премъняетъ Его. Совсъмъ пъмъ продолжение неисправности, жестокое же и не покаянное сердце собираеть намь гнъвь въ день гибва и праведнаго суда Его. И први Онъ пяжчае казнить, чъмь долъе перпить.

Такъ радуяся мы нынъ, о возлюбленная моя братія! о благихЪ, яже ниспосылаетЪ намЪ, подая и дождь и ведро, а шъмъ и плоды и правы умножая, и рукомеслію нашему споспъшествуя, Творецъ и Господь нашь, Ошецъ щедрошъ и Богъ всякія ушъхи, возслемъ Ему оть сердца сокрушенна и смиренна благодарн Бишія молитвы. Изидемъ къ лицу Его предъ откровенность швари, и вознесемъ гласы наши до звъздъ небесныхъ, и разліємъ оныя по стогнамъ, рощамъ, и полямъ, и наполнимъ домы священнымъ воплемъ: да вся дышушъ славословіемъ Сопворшаго вся, и намъ да будупъ сообщники благодаришь Ему и славиши всепъщое и преблагословенное имя Его за толь щедрое уп Бшеніе, что не доконца прогнъвался, и что вмъсто казней ниспосылаетъ на насъ вышнее свое благословение. Въ заключение же принося за содъянныя гръхи искреннее покаяніе, да

пошшимся уклонишися ошь зла и швориши благо. Вопервых в же пропивныя любым жьла да истре. бимъ: любви же священной, а не прелестной, любви Богом в запов в данной, а не Богу прошивной. Любовь учипъ всякому воздавань должное со усердіемЪ и искренностію: воздавать Божія Богови. ч Кесарева Кесареви: и еже себъ не хощеми, другому да не швориши. Паче же чюбовь Христомъ Спасинелемъ запов Бданная учить добро шворити и обидящим в и благословити кленущія. И аще бы кто удариль тия и въ ланиту по своему безстудію и дерзости, ты бы обратиль ему и другую, дабы тако сокративъ злобу, можно было еежъ самую перемънить въ добродъщель. Ибо иначе, ежели уступчивости не учинимъ, не будетъ конца злости, и она возрастии и усилившись, вся обратить верхня долу, за дольняя къ верьху, и будетъ виъсто мира брань непримирительная, и погибнеть весь порядокь, и вее добро изчезнеть, и самый адъ отверзеть уста своя, и поглошить человъчество. Истинно есть сте сказанте. Ибо собышіемь вещи реченныя въ міръ коловрашномъ уже толь многократно явлены были. О! да не будеть на насъ сіе, братія моя! не помыслимъ мстити, ла не утвердится злоба. Не изостримъ языка на отлаголаніе. ла не возставится и на насъязыкъ чуждій, и пойдетъ тако языкъ на языкъ, дондеже падутъ объ страны паденіем в студа и осужденія. Напрошив в тав любовь, шамо богь, тав же богь, шамо вся благая, яко ошь виновника всъхъ благь истекають. Яже и намъ буди получини о Христъ Інсусъ Господъ нашемъ, молинвами великаго угодника Его Іліи и всъхъ свящыхъ. Аминь.





## ПОУЧЕНІЕ

На день і Августа 1780 года говоренное. Слопо крестное погивающимь убо юродство есть, а спасаемымь намь сила Божія есть.

Тако свидътельствуеть Апостоль Христовь Павель, въ первомъмосланіи къ Коринояномъ, въ главъ 1: откуду зачало чтено въ нынъшней службъ по причинъ праздника о Крестъ.

**Дазумъ сего изреченія таковъ есть, возлюбленнім!** слопо Крестное, то есть проповъдь, или учение о Христъ Іисусъ, распятомъ на Крестъ, въ котораго мы въруемъ , яко онъ шъмъ своимъ спраданіемъ спасение наше совершаеть: погивающимь, то есть. кои люди невърјемъ такъ содержатся, что отнюдъ не могушъ приняшь за истинну учение Христово; и потому лишающся внутренняго просвъщенія, коимъ ишши могли бы къ небеснымъ селеніямъ, Богомъ угошованнымъ на блаженство въчное; стремительно же шествують во тму заблужденія, а потомь и во шьму кром Бшную, во шьму ада преисподняго и мучи. тельн бишаго, откуду и избавиться не могуть во въки: такимъ людямъ слово оное крестное городсило есть, или глупостью кажется, и ихь самихь, въ слъдствіе их в элости, глуп вишими двластв. Напрошив в спасаемымь: то есть, кои и в Брують, и по в Бр в жизнь провождають, учение оное есть сила Божія, есть такое дъйствие, что они вся могуть Имь, яко всесильніи, во свое спасеніе совершити.

И пако выразумъвъ изречение святато писания, обратимся къ себъ возлюблении. Обратимся и разсмотримъ, которыхъ людей жребию причастны есмы; спасаемых вли, или погибающих в. О! не буди сего! не буди, чтобъ мы меж в штыми влекли коло своея жизни, которым въ пагубу текутъ своим в нечестіемь: паче же да возсілеть свыть нашь меж в оными, кои просвътятся, яко солнце во слав в Отца небеснаго, за ихъ добрый подвигь по вър в и добронравію.

Но что къ сему потребно, чтобъ и мы вошли въ жребій сихь толь щастинвыхъ, а не оныхъ элощастныхъ людей? Потребно, какъ видимъ изъ показанія преждереченнаго, въру во Христа стяжать, и по въръ добронравіемъ укращаться. Ибо везь пъры, по писанію, вогу угодити не можно; и пъра паки, покъ Евреемъ томужъ писанію, везь дъль добрыхъ мертпа есть. 11. 6. Ія-но кто изъ эдъ присутствующихъ не скажеть, или не мыслить, что онъ въренъ есть яко Христіанинъ, и живеть такъ, какъ ботъ велить? а мы приложимъ показаніе, что составляеть въру, которая спасенію виновна бываеть, и какія дъла съ такою върою со-дъйствують къ ономужъ концу.

Чтобъ въра насъ спасти могла, должна быть св Б тла познаніем в истинн в в Бруемых в , піверда постоянствомъ, и жива ревностнымъ благоговъніемъ. Такожъ и по нравамъ дъла шъ сушь богоугодны, кои везлъ и всегда от въры раждающся, и со страхомъ Божіимъ совершающся, чужди же бывающъ ощъ славолюбія, и единспівенно на любви къ Богу и ближнему окончивающся. Се свойства спасищельной въры и дълъ шакой въръ подобныхъ! Испышай убо всякъ свою въру, и свъсь дъла свои на мърилахъ реченной ограниченности: и птогда заключишь право, что они суть но своей сущно пін. Но какая шамъ свъшлоснів познанін исшиннъ въруемыхъ, когда Хриспіанинъ не шокмо не умфешь на вопрось опів вчащь, но и въ себъ пони-· II 2 маепіЪ

жаеть страм пемно какъ будто онь и никогда объ нижь не слыхаль. А для чего шакь ? Для шого, что оны ни вы домы, не читаеть святыхы книгь, ни въ неркви не слушаеть, или потому чно ръдко бываеть въ оной, или стоя не внимаеть, паче же глумится, и иное дъленъ, а не по, зачемъ въ церковъ ходинъ налобно. Какое же и постоянство вбры, когла на всякой случай все по перемънипь гоповъ бываетъ, мняйся върень быши, что всегда свято наблюдать долженсшвуешь? А живность ошь ревностнаго благоговънія есшь ли шогда въ въръ, когда върной яко камень нечувственъ молчить, хотя и слышить не токмо простыя наръканія на православіе, но можеть быть и ругашельства несносныя ошь предшечь Антихристовыхъ? Но о! коль многое множество такихъ обезображеній есть въ мнящихся въровати похристіански! И ежели испытать, по едваль сыщется единь и друтой чисть оть сихь; а совершень по встыв свойствамъ правой въры. Такъ вотъ какова похвала Хриспіанина! и не имя ли полько едино свъщится, а вещи нично же? Впрочемь, что до дъль истинному Христіанину приличныхЪ, то и искать можетЪ быть нъчего. Ибо противные паче благочестію усиливающся, а не согласные. Учить ли на примъръ благочестіе Христіанское лукавым в образом в св ближним в обходишься, шакъ, чиобъ жизни его, или читънію. ими чести ущербь нанести? Никакъ. Но паче оно учить и душу свою полагати за другаго, свое имъніе распючани въ пользу иныхъ, свою честь пренебречь, да соблюденися того, кого видиши безчествуема. увы намъ! въ Хрисшіанахъ ща полишика еспь, что еще радующся, что похваляющся, яко тойто и той умбав опистипь умбав перехигрипь, умбав обманушь.



нуть, умъль переиграть, и столько то соть или тысящь рублей выиграть. Увы намы! се ли Христіансство? за сій ли дъла ты Христіанинъ чаещь получить благую мяду оть подвигоположника твоего Христа вы Галата Інсуса? не льстися Богь порутаемь не выпаеть. Еже 6. ст. 7-посъещи нынъ, то и пожнеши въ будущій въкъ. Съещи въ плоть, то отъ плоти и пожнеши истать ніс. Съещи по воль противника Божів, то съ нимъ и осудищися.

Обаче, моя братія, примемъ мы доброе чувство. Помыслимъ хотя нъкогда, что вся временна супь, вся сокращающея, все измъняется, и мы пъломъ смершны есмы, но душею живы будемь во выки, и суду Вожію, суду нелицепріемному предстанемь, гдь оть выры и оть дълъ или прославимся, или постыдимся. Симъ догмашамъ въра Хриспіанская учипъ , сихъ чаящи по оной долженствуемъ. Убо попечемся о исправности нашей. попечемся и спіяжемь, въру свътлопознательну, півердопостоянну, и живоревностну. Попечемся и премънимъ нравы, неприличные нашему благочестію: украсимся же шакими, каковыя Хриспосъ и Апостоли его имъщи намъ внущають. Да тако здъсь жизнь препроводя, сподобимся и въ въчномъ царспвіи Наря нашего Іисуса Христа в в чных в благ в наслаждатися. и славиши Его со Опцемъ и со Свящымъ Духомъ во въки некончаемые. Аминь.





## СЛОВО

# На Преображение Господне. говоренное 1780 года.

Сей есть сынь мой поэмобленный, о немь же влаго-помихь, того послущайте.

Глась сей, свидътельствующій о Христъ Іисусъ Господъ нашемь, тесть Опща небеснаго, въ повъсти писанной от ученика и Евангелиста Іисусова Матоея, въ случав, когда оный Евангелисть между прочими дъяніями писаль о преображеніи Христовъ, повъствуемый, и въ 17 главъ оной повъсти положенный, въ нынъшнемъ же при службъ Божіей чтеніи нами слышанный.

Когда Творецъ міра и Вседержишель Господь, въ Троицъ лицъ единоестественно божествомъ существующій, предвъчнымь своимь совътомь опредъля ноложиль родь нашь, родь человыческій, сперва закономъ изданнымъ чрезъ Моисея, избраннъйшаго Пророка своего, водиши, потомъ благодатнымъ завътомъ просвъщити чрезъ самаго воплошившагося Сына, въ боже. ствъ отъ Отца предвъчнораждаемаго, и заслугами Его, спраданіем в на Креств оказанными, спасенія удоотпомии: то сих в зав в тоносителей своих в Отецв небеоный, Моисея, глаголю, и воплошившагося Сына Своего, оименованнаго по челов Вчеству Іисусом В Христом В. во уважение ихъ посольства, многія издаль как в словами, какъ и чудодъяніями свидъщельства. Я теперь изчипать ихъ всъ не пріемлю на себя, потому, что ежели въ сте вступилъ, то не крашкое поучение, но книгу написать будеть надобно. Ибо и расположить на части, и обстюятельства каждаго мъста привесть,

и все показать и доказать нужность потребуеть, чтобъ мичего не осталось невиднаго, что къ дълу будеть касательно. Довольно теперь вамъ припомянушь, возлюбленній, для сего, что ежели угодно оныя свилътельства видъть вамъ, то прочесть должны вы о Моисеевомъ посольствъ книги въ Библіи имянуемыя исходь, лепить, числь, и пторозаконіе. А къ шому и въ другихъ частяхъ той же Библін Напримъръ много найдете, коль Моисей великъ предъ Богомъ исходъ гле Пророкъ находился. Что же до Інсуса Христа, попрочинсь книга Евангельская и Апостольская наполнена показата. 12. ніями, кию Онъ есть по рожденію, каковъ по жизни, Второз. гл. какихъ дъль производитель, каковаго ученія сказа- 34. кь Евр. шель, что при кончинъ своей, и что по кончинъ ока-23. до 29валь. Такъ я къ симъ васъ книгамъ, для дальшаго узнанія шеперь ошсылая, самъ къодному шолько сему изреченію предвъчнаго Опца: сей есть сынь мой позлювленный, о немь же влагополихь, того послущайте. къ сему, говорю, изречению присшая, нъчшо поговоришь общаго ради назиданія намъренъ.

Ежели вообразить, кто провозглашаеть? кто тако свидътельствуеть? сей есть сынь мой позлювленный; то не остановится ли мысль наша вниманіемь? не вознесется ли душа на гору богомыслія? и не представить ли себь, что сіе, еже слышится, или мечта есть, или истинна? Ежели мечта, то все, что о Христь ни написано, что при его бытности на земли и оть Его самаго содъяно, и что по немь учениками Его и всею церковію и мучениками оказано, все ложь есть, все едино мечтаніе. Ибо вся связь та падаеть, у которой первый узоль совсьмь слабь есть. Связь же Его есть конечно между Іисусомь Христомь и върными Его. Почему вь писаніи и называются върующій вообще ть ломь.

теломь, а Інсусь Христось глапою. Видите какая связь и коль шъсный союзъ! що есшь каковый есть между тъломъ естественнымъ и головою. то причинъ шакой по связности, каковая есть межау прочими членами тъла съ главою, Апостоли Христовы и безчисленное множестиво мучеников , яко всесильній нъкіи Бози, именемъ Іисусовымъ, чудесно сами, таъ только нужно было по обстоящельствамь, ошь смершных б б б д ь спасались, чудесно и других ь свобождали, чудесно многія дъла въ бышіе производили. Какъ шо читаемъ о томъ въ книгъ дъяни Апостольскихв. напримъръ о Петръ и Павлъ; и въ книгахъ повъстей о мученикахъ: на примъръ о Георгіи и Димитріи. Такъ не ужъли все сіе, что ни въ книгахъ Ввангелія, что ни въ книгахъ повъствователей о Христовой перкви, и исповъдникахъ имени Іисусова, прошедшихъ сквозь огнь и воду, и самыя божественныя дъла предъ мучителями оказавшихЪ, мечта есть, и нЪтъ никакой истинны? О! такъ чтожъ на свътъ есть истинно, ежели по ложъ, что тысящнообразно засвидътельсшвовано, и Исторіописателями, и очевидцами, и не однокрапнымЪ, паче же тмопысящно приключивщимся собышіемь удосшовърено? Нъть! нъть! пусть булешь що ложь и мечша, что солнце намь день производить, нежели, что о Христь Іисусь вь книгахь священных в писано есть. Ибо сте не меньше достовърным в оказано; а для насв, для рода, говорю, челов вческаго, нужняе несравненно есть солнца и его сіянія. А ежели такъ, ежели все прочее о висусъ Христъ исшинно з убо и сей гласъ исшиннъйшій есшь: сей есть сынь мой позлювленный, о немь же влагополихь. Истиннъйний: яко подлинно возглашенъ былъ съ небеси. Ибо и нуженъ онъ быль: поелику не обходимо требова-

требовалося, да явится мірови необычайность сія, Бого ядися по плоти, и слышанъ не однимъ г. кътим: человъкомъ, но многими, и не однажды: ибо и на 3. 16. торъ при преображении, и на Іорданъ при крещении мате: 3. Іисусовомъ, пой же описческій гласъ свидътельствова- 17. ше, возлюбленнымъ Его сыномъ себъ именуя. ради Пепіръ, знаменип вишій изв Апоспіоловъ, пиша вшорое посланіе свое ко всёмь вёрнымь, говоришь тл. 1. 16. тако: неухищреннымь во васнемь последопапше, сказа- и проч: хомь памь силу и пришестпие Господа нашего Інсуса Христа: но самопидцы выпше пеличестоія онаго. Приемь во отв Бога Отца честь и слапу, гласу пришедшу кв нему такопу отв пелельпныя слапы: сей есть Сынь мой позлюбленный, о немь же Азь влагоизполихь. И сей глась мы слышахомь сь невесе сшедшь, сь нимь суще на горь спятьй.

Впрочемь, какь онь должень быть тлаголющий оть того, котораго Сыномь себь называеть: то и достойно мы въруемъ отсюду, яко въ божествъ есть Ошецъ и Сынъ. И поелику Іисусъ Христосъ, Сынъ Опіца небеснаго еще нареклъ претіе лице быти опіъ Опца исходящее, Духомъ Свяпымъ оное оименовавъ, тлаголя ко ученикамъ своимъ: егда же придеть утв. 10ан: 15. шитель, его же азв послю памь отв Отца, Духв истинны, иже оть Отца исходить, той спидътель. стпуеть о мнв: убо и покланяемся Божеству, въ тріехь Упостасъхь существующему, мы Христовымъ ученіемЪ просвъщенные и увъренные. И когда слышимь гласъ ощеческъ о Іисусъ Христъ: сей есть Сынь мой поэлюбленный, о немь же благополихь: то коликія должны исполниться радости! въ каковый восторгь удивленія восхититься! Ибо вся бездна челов Бколюбія Божія эд Бсь на насъ изліялася! вся премудросши

мудрости неизсабдимой высота открылася, и промыслЪ Творца нашего далеко для насв отличный, о иныхъ шваряхъ, явственнъйше оказался! Ибо, чипобъ мы человъцы изъ бъдсивеннаго состоянія прем Бнилися въ блаженн Бишее; чтобъ плотяные претворилися въ безплотных в изящество; чтобъ живние на земли не лучше прочих в живошных в, начали жиши божественно, и съ Богомъ воцарились бы на въки яко чада Его присные: то воть что содьяль Троицеличный Создашель нашъ! Ошецъ благоволилъ; Сынъ плошь нашу на себя воспріямь; Духь свящый дары душамь върнымъ приличные изліяль! И чтобъ мы не лишились толь великих в дарованій, каковыя низпослати на насъ вознам Брился Богъ нашъ, Богъ не хошяй погибнуши, но спастися намЪ: що объявивЪ неизреченное свое милосердіе, яко Сын'ь изъ существа Божія и Упостаси Отчей раждаемый воплошился, приложиль в в гласъ своемъ Отець предвычный: того послушайте. Послушайте. товоришь, вы человыцы, яко вась ради благоволихь, да СынЪ мой возлюбленный во плоши явится предъ вами. Послушайше! и что онъ примъромъ своея жизни являть будеть, и что ученіемь предлагать, и что въ обрядъ богослужения завъщать, внемлите и послутайте Его, да спасетеся. Ибо о немъ тако благоволихъ спасенію вашему совершишися. Сей есть Сынь мой позлюбленный, о немь же влагополихь, того послущайте.

Мы же по гласу сему обращимъ наше вниманіе ко возлюбленному Ощемъ небеснымъ, и къ возлюбльшему насъ шолико, яко и плошь нашу пріяпи, и ею вся немощи наши понести, да въчная благая намъ исходатайствуетъ, благоволившему, сладчайшему Іисусу. И вопервыхъ, что въ жизни Его видимъ, чему подражать
должны

должны есмы? ВидимЪ, по свидътельству ученика Егот. Петр. Пешра свишаго, что онъ гръха не сотпориль, и не оврътеся лесть по устъх Его; иже укаряемь протипу не укаряще, стражда не прещаще, предаяще же судящему прапедно. То есть: Інсусь Христось, будучи безгръшенъ, столь былъ терпъливъ въ элостраданіяхь, что какь будто и не было Его гръшняе, піакъ несъ всякое злоключеніе! и сколько от влор Буивыхъ зависшниковъ укоризнъ и хуленій ни слыхаль: однако молчалъ какъ будто повинный; страдалъ тяжчайшія мученія. И могь бы, яко всесилень по божеству, въ единомъ мгновении своихъ соперниковъ обличишь, и осудить самих на казни; со всъмъ шъмъ Онъ ни словомъ не воспрешилъ, не шокмо дъломъ ничего прошивнаго имъ не оказалъ; а единсшвенно все о Себъ предаль судящему праведно, по есшь промыслу того, копторый и вселенную управляеть, и ничего не птворить по уклонности лицепрінтія, воздасть же всякому, какъ дъла каждаго достойны окажутся. такъ, що и мы должны потомужъ поступать правилу. И мы терпънія путемь да управляемь жизнь нашу. И мы да не злобимся, да не мстимъ, да не преръкаемЪ, когда что пострадати приключится: паче же возвергаемъ на Господа, промышляющато о насъ, печаль нашу. И мы пъмъ паче сносипи вся долженствуемъ терпъливно, яко достойны есмы страдати за тръхи наши: когда примърный нашъ Предшественникъ, и не бывъ гръху собственному повиненъ, понесъ вся тяжкая страданія.

Паки: возлюбленный Сын в Опца небеснато Іисус в Христось быль кроток в нравом и смирен в сердцем в. Почему Он в обинуяся во учени своем в говорить: научитеся от мене, яко кроток в есми и смирен мато: 11. сердцем в. Убо и мы, если его прямо хощем в быти 29. Р 2 ученики,

Тоан ≈ 3... 1.6..

14. 26.

15. 26.

10. 36.

ученики, да примемъ сей образъ, да потщимся стяжать толь красныя добродътели, кротость, глаголю,
и смиреніє. Стяжавъ же, не туне ими украшатися будемъ. Ибо онъ самыхъ пріятнъйшихъ плодовъ душъ
нашей будуть виновны. Онъ сотворять въ нась покой,
сотворять то, что мы въ обуреваніи міра сего не
очувствуемъ ничего бурнаго и стъсняющаго духъ нашъ.
Глаголеть бо самъ Примъроподатель Іисусъ: научитеся оть мене, яко кротокь есмъ и смирень сердцемь
и обрящете покой дущамь пашимь.

А что до ученія тогожь Богочеловъка Іисуса Христа: то какъ оно есть небесной и предвъчной премудроспи, многая содержишь, яже благогов Биною върою пріяти долженствуємъ, и многая, яже къ совершенн Бйшей святости, каковая въ приближающихся къ Богу ищется, зиждуть человъческие нравы. Когда: убо глаголень Інсусь: тако позлюви Богь мірь, яко и сына споего единороднаго даль есть, да псякь пвруяй пв Онь не погивнеть, но имать жицотв пвиный. И паки: утвшитель же духь спятый, Его же послеть Отець по имя мое, той пы научить псему. И о томъ же: духв истинны, иже отв Отца исходить. И паки. Азв и Отецв едино есма: то пы, слышай сія, послушай глагодющаго, пл вни разумь півой въ послушание въры, и не инако мни, яко Богъ единъ есть существомъ, но Троиченъ лицы; и яко сія воля есть Вога твоего, да второе лице СынЪ предвъчный Опца предвъчнаго воплошившися, и человъкомъ явившися, челов вческій родь ко спасенію приведеть. И Духъ есть третіе лице божества, отъ единаго и погожде Опца исходяй, от в котораго и Сынв яко слово от в ума раждается. И той святый Духв есть. исшиннъ всъхъ учищель, открывающій ово въ естествъ

вещей:

вещей оныя, ово въ разумы человъковъ просвъщениемъ вводя, ово въ писаніяхъ святыхъ предспавляя явственнъйшими изображеніями.

Когда же слышиши паки ошь медошочных в уств Іисуса Христа сін наставленія кЪ достиженію вящшей святости: аще не избудеть прапа паша паче книж-мате: 5. и фарисей, не пнидете пь царстие небесное; 20. то ты помышляй непрестанно превзойти лицем Бров Ъ не пришворною доброд Бпіелію; и не поставляй то за совершенную и Хриспіанскую доброд в пель, что по естеству кажется справедливо. На примъръ востать прошиву обидящаго, описпипь нанесшему обиду, упопреблять бранныя слова прошиву словъ таковыхъ НЪть: ибо воть какой совершенныя пушь показуеть небесный учитель: слышасте, глаголеть онь, яко речено выть орепнимь, (на чемь и Фарисеи основывались своею мнимою правлою ) не увисии. иже во аще увіеть, попинень есть суду. Азь же тлаголю памь, яко псякь гнепайся на врата споего псуе, попинень есть суду. Иже во аще речеть врату споему, рака, попинень есть сонмищу: а иже речеть. уроде; попинень есть гееннь огненный. Видише, что требуется от Т Христіанина въ доброд теляхъ! Видине, что составляеть совершенную правду, или добродъщель, которою Богу, пресовершеннъйшему оному существу во святосни, угодить можно.

Но плотяные челов вки, не смыслящіе духовнаго ничего, см вющся, и ругающся надь оными словами писусовыми, которыми Онв запов в дуеть не токмо не противитися элу, но и обранить ланиту другую на удареніе в в случав, когда бы кто удариль в одну. Ибо глаголеть писусь христось тако: слетнасте, яко мате: 5. речено выть, око за око, зувь за зувь. То есть: 35. речено выть, око за око, зувь за зувь. То есть: 35. речено выть, око за око, зувь за зувь. То есть: 35.

писано де у Моисея въ законъ, что мстить тако праведно еснъ: когда кто око выколеть кому, или зубъ выбьеть, то и оному тожь по суду учинить, выколопь око, и зубъ выбишь. Но не шако Аэъ повеаваю вамь поступать. Паче же глаголю, непротиаще тя кто ударить пь десную питися злу. Но тного ланиту, обрати ему и другую. Такъ слыша сію запов Бдь Госнода нашего, плотская мыслящіи, а яже духа супь, въ буйство вмъняющіи, надменно ругаются, говоря, что сіе ли сходно сЪ правдою и порядкомЪ, чтобъ дураку или элодъю спустить, и не токмо спустить, да еще и поддаться, чтобъ болье ругался, и язвиль меня супостать. Но ежели бы сіи люди завъсу илошской мудросши хошя на время отъ умныхъ очей отвергли и разсудили здраво, и въ тонкость разсмотр Бли вс Б обстоятельства и сл Бдствія, кои при шаких в челов в челов в заимногу бишельных в движеніях в обходять, и изникають вы дальшее зловредіе; то конечно и сами бы объми, такъ сказать, руками, хвашалися, яко за якорное уже, за оное Тисусово наставление. Ибо неизв Бстно ли, что неуступчивость продолжаеть эло рашоборства, и приводить объ стороны въ пагубное изчезновение? Напрошивъ усшупчивость, или въ тотъ часъ угашаетъ пламень злобы, или конечно измятчаеть жестокость, и вскоръ приводишь въ благосостояние, если не обоихъ части, то И сія уступчивость, какимъ бы конечно невиннаго. образомъ ни произведена была, разумъется небеснаго онаго нашего Учителя; то есть, когда устушъмъ самимъ якобы обращищь другую пишь, шо ланишу.

Такъ вошь каково еспь ученія Іисусова совершество! И можеть ли быть иное вышшее? И сихъ намъ

намъ довольно буди къ показанію, что отъ насъ требуется въ разсуждении послушания, когда слышимъ ученіе возлюбленнаго Сына Опіца небеснато. Но еще надобно приклонишь ухо къ завъщаніямъ Его, коими Онъ къ богослужению насъ и къ завъпохранению обязываешь. И на сіе сіи сушь Его заповъди. Первое, да въруемъ непреклонно. Ибо какъ онъ ближайшихъ учениковъ своихъ къ тому многими наспавлениями, многими чудесами и многими объщаніями возбуждаль: такъ по воскресении, когда намърядся вознестись Самъ отъ земли на небо, а ихъ распоряжаль съ проповъдію марк: 16ишти во вселенную, то приказаль имъглаголя и шедше  $_{15.16}^{\text{марк}}$ . пь мірь песь пропопьдите Епангеліе псей тпари. Иже пъру иметь, и крестится, спасень будеть: а иже неиметь птры, осуждень будеть. И: претерпт мато: 24. пый до конца, той спасется. Второе: да будеть новое знаменіе върных вему людей; пю, вмъсто піяобръзанія Моисеева, заповъдаль бышь крещению въ водъ, глаголя ко ученикомъ своимъ: шедше научите пся языки, крестяще ихв по имя От- Мато: 23ца, и Сына, и Спятаго Духа, учаще ихв влюсти пся, елика запопедахь памь. Третів: чтобъ служба жертвоприношенія не въ пролишіи уже крови живошныхъ. котпорое было до Его пришествія, производилась, но въ самомъ кроптайшемъ и чистъйшемъ видъ, и человъчеству употребительнъйшемъ и приличнъйшемъ, къ томужь и въ сходственнъйшемъ самой пречистой плоти Его, и единству церкви Его сообразоващельнъйшемЪ: то узаконилЪ быть хлъбу и вину на жерпвен-мате: 26. никахъ въ богослужении. Почему и благоволилъ бышь 26. 27. 28. хлъбу тъломъ Его, а вину кровію. И сіе творить дук: 22. въ воспоминание Его имени и спрадания повелълъ. Супть 19. и иныя обрядовыя къ обществу церковному установленія

30.

вленія, учениками Его введенныя, а имъ же самимъ повельныя: какь изь словесь Его сихь явствуется: шедше, научите пся языки, учаще ихв влюсти пся, елика запошедахь памь. Убо и сія не менъе всъхъ вышереченных в, яже единственно к в в врованію, и яже единственно къ совершенству добрыхъ нравовъ речена суть от Іисуса Христа, надлежать къ нашему вниманію; и чтобъ мы по гласу Отца Его предвъчнаго послушали Его въ оныхъ, и исполняли завъщанія Его такъ, какъ воля Его святая на то открыта есть. Сей есть Сынь мой позлюбленный, о немь же благополихь, того послушайте.

Благочестивіи слушатели! Я окончаль, что воз-

нам Брился в Б приличие нын Бшняго праздника и слов В взяшыхь изь свящаго Евангелія бесьдою представить. Вы уповаю замъщили важности, какія намъ для незыблемости въ въръ помнить нужно, и часто ихъ умомъ пересматривать, а по благочестію хранить, соблюдать, навершать, и тъми дъяніями души наши назидать и украшать. Такъ потщимся не инако себя вести, какъ сказано, чшобъмы нешуне имя Хрисшіанское носили: пачеже, чшобъ и въ участъ неключимых в рабов в не впали, коих в, когда пріидеть той же Іисусь Христось воздати комуждо мате. 25 по дъломъ, ввергнуть повелить во тьму кромъшную, илъже никаковаго уптъшенія вовъкъ чаять не можно; но едино въ безконечность продолжится толь тяжкое мученіе, что от несносности будеть плачь и вопль и скрежеть зубомь. Потщимся убо, потщимся, сихь золь толь лютых уклонитися, стяжать же любовь и милость Іисуса Христа послушаніем в нашим в. И тако сподобимся и эдъсь истинными Его быти учениками, и въ будущій въкъ наслъдниками тъхъ благь, кои Онъ угошоваль посольствомь своимь во плоши. Аминь.

CAORO



# **C** A O B O

### На день коронованія ЕЯ ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА ЕКАТЕРИНЫ ІІ. ВСЕРОССІЙСКІЯ ИМПЕРАТРИЦЫ,

говоренное 1780 года.

Всяка душа пластемь предержащимь да попинуется. Нъсть во пласть, аще не оть Бога.

къ Римя: глав. 13. стихъ. г.

вятое писаніе, какъ на все прочее наше благоустрой. ство, такъ и на сіє, что надлежитъ до общественнаго порядка, даеть заповъди. Порядокъ не можеть въ обществъ храниться и твердъ быти, ежели не булетъ повиновенія. Чего ради и глаголеть: псяка душа пластемь предержащимь да попинуется. Но сколь ни сильно буди повельніе: однако не воздъйствуеть столько въ душъ человъческой къ вселенію шого, что повельвается. ежели побудительныя винословія, чего ради должно или нужно тому быть, не будуть ей извъстны. Я возшель на сіе мъсто съ тъмъ, чтобъ въ сходство нынъшняго пресвътлаго торжества нашего, предъ Вами. свът лоторжествующи Слушатели, учинить бесъду; за приличное почитаю представить явственнъе: что поллинно всякая власть, а слъдственно и высочайшая оная, коппоран порфирою и вънцемъ украшается, есть отъ Бога, или не иначе въ міръ есть, какъ промысломъ онаго Существа, от в котораго каждая сбытная вещь быщіе свое и совершенство получаеть. Благоволитежь приклониши ухо ваше во глаголы усть моихъ.

C

Какъ

Какъ безспорно есть то, что, ежели власти народныя от верховнаго онаго Существа поставляются, надобно безъ всякаго прекословія имъ подобострастіе и повиновение оказывать: ибо нъть никакого резону на ошговорку, когда извъсшно есшь, что то, или оное Богъ повел Вваеть, или Его промысломъ выведено на шолгь конець, чиобь мы приняли къ нашему порядку и послущанію; поелику Богъ есть верховнъйшій Владыка и Творецъ нашъ, що мы Ему всъмъ и по всему обязаны, и ниже мысли на опірицаніе допустить дол-Но какъ видимо того не бываетъ, чтобъ или рукою или повелишельным в гласом в предсшавил в кого Богь на власть; паче же сами, кажется, человъки или усильно выходять, или совъть и приговорь нъкоторые на одного учиняють, и того оглашають правителемь общимъ: то отсюду и не върять множайшіе, чтобъ Божіе дібло было властей поставленіе. Чего ради и нужно вывесть доказательно, какЪ можно удостовЪришься о Божіемь дъйствіи въ толь закрышомь образъ? Къ сему я вопервыхъ за основание полагаю доказать, яко самыя гражданскія общества не иначе сосшавлены и сосшавляющся, развъ промысломъ самато Бога. Сіе если истинно окажется, то и второе оное, чию до властей слъдуеть, не сомнительно будеть.

Входя во обстоятельства человъковъ, по ихъ состоянію и обращенію, находимъ, что они могутъ жить благополучно, могутъ и благополучнъе, и преблагополучно; и паки: живутъ и бъдно, и еще того бъднъе, и пребъдно. Чтожъ тому причиною? Входя паки въ сіе разсмотреніемъ, видимъ, что для перваго достатки нужнаго къ лучшему состоянію изобильны, а для втораго, или скудны, или отняты, или по авности и неискуству не пріобръщены, или растощены. Чтобъ

Чтобь первое было дъйствительно, то есть, чтобь всякъ достаточествовать во всемь потребномь, надобно или равенству быть въ жребіяхъ, или по неравенству сихъ, порядку учрежденному съ наблюдениемъ онаго частей. Равенство жребіевь для всего рода челов вческато, или для всвхв вв частности челов вковв, оказуется по самому опыпу быть не возможнымъ. Ибо чтобъ равенство точно отвътствовало своему имени, изключаеть все у другаго лишнее: а требуеть, чтобъ было какъ у меня, такъ и у тебя одно и то и друтое, и все одномбрно. Слбдовательно у всбх должен в. быть одинъ родъ жизни, одно стяжание для оной, одна полишика, или обхождение, одинъ языкъ, одно разумъніе. Чпюбъ же все сіе было одинаково у всъхъ, для сего не иной родъ жизни на кругъ земномъ поспіавинь можно, какъ землельльческій всьмь до едина-Ибо какъ первая нужда всякому изъ живущихъ состоить вы хавов, такь вопервыхь объ ономъ и пещися надлежить. А сіе не инако можеть быть, развъ земледъліемъ; къ земледълію же скопюводсиво, и къ симъ воды и древъ имъніе нужно. Теперь и надобно подумать, возможное и дбло, чтобь всъ, сколько гдъ ни есть людей, были въ одинаковомъ ономъ родъ жизни? отнюдь невозможное. Первое потому, чпо для всъхъ самой земли къ хлъбопашеству оказуется недостатокъ. Ибо ежели и нынъ, когда множайшая часть людей обитають вы городахы и вы поморіяхь, кои не упражняются въ хльбопашествь, и для того удбла земли не имбють; однако не во многихъ мъсшахъ избышокъ земли на пашню видимъ есшь: чшожь бы было, ежели бы всв сіи люди кв кресшьянскому землед Блію обрашилися, и всяк В по равной часши земли, да еще и довольной, попребовали? Я думаю едваль,

едваль по нЪскольку аршинЪ досталось бы. стать искать привольных в м вств, гд в б вод в довольно было и лъсовъ, и чтобъ сія привольность была для всъхъ равна, то и того меньше онаго довольства можеть оказаться. Чтожь еще даль заключить надобно, когда изочтемъ высочайшія горы, и каменистыя Аравіи и Палестины, гл отнюдь для житья людей нъть способности такой, чтобь они поселившись коегав по онымъ горамъ и палестинамъ, не заимствовали ошь иныхь мъсть нужныхь къ содержанію себя ве-Но таких в горь и сухих в степей коль есть великое множество! А когда такъ, то сіи обстояшельспва и показывають явственно, что всъмъ упражняться въ земледъльствъ, хотябы и желали, отнюдь есть не возможно. Оныя же обстоятельства откуду вависять? от волили челов вковь, или от в естественнаго расположенія земли? видимо есть, что от расположенія. А сіе ошЪ кого учинено, какЪ не ошЪ самаго Творца? ибо природное кЪ Виновнику природы бышіемЪ ошносишся. Слёдовашельно симъ видомъ Зиждишель міра насъ челов Бков Б как Б бы нудить, чтоб в иные оставили земледБльство, и принялися за другой промысель; а иные на томъ и другомъ мъстъ поселилися бы для эемледъланія.

Далъжъ и то извъстно, что не всъ человъки равны въ силахъ тълесныхъ и въ душевныхъ дарованіяхъ. Почему и требують помочи отъ взаимнато союза естественноюжъ нуждою побуждаемы. А когда оную слабость въ человъкахъ разсмотримъ, что они страстьми и похотьми такъ волнуются, что и другъ другу насиліе и обиды наносить, и убивать силнъйшіе немощнъйшихъ дерзають: по чъмъ бы другимъ толикое неистовство удержать было возможно, какъ не силою власти, совсъмъ есть неизыскательно.

Видите

Видите убо, что какъ первое оное показание о невозможности быть намъ въ одномъ родЪ шакъ и второе о потребности союза, и сіе третіе о наглосии от в страстей, побудительно приводить составлять общества, въ Коихъ можетъ завестися порядокЪ, и учинишь однихЪ земледЪльцами при довольной участи земли, других в ремесленниками, иных в учеными для разной помочи въ союзъ общежищельства, и надъ всъми сими преимущественность дать Особамъ, кои могушъ учреждашь все, смущающихъ же общій покой усмирянь, и от сопротивных ващищапь общества границы! Въ слъдствие сего и видимъ въ повъстяхъ святаго Писанія, что по умноженіи рода человъческаго, какъ прежде потопа, такъ и послъбыт 4.16. онаго, не могли всъ на единомъ мъстъ жить, но при-17. гл. 10. нуждены разселящися: не могли въ одномъ пребыть зем-стихи. 19. лед Бльств Б, которое подлинно первое было упражнені- 20. 21. 22. емъ первобышныхъ людей, но начали выдумыващь ремеслы: не могли ужиться смирно и мирно, но началитл. 6.1.4. драшься, и другь друга гнашь: откуду и родилися соб-и 13. ранія народовъ, и грады сооружилися, и государства утвердились, и Цари прославились. И что не без Божіей воли до сей сшепени взошли люди, що и пишешся вЪ книгъ Бышейской въ главъ десянюй: яко Нимпродь сынь сших. 8.9. Хусопь в де исполинь лопець предь Господемь Богомь. И 10. высть де начало царстпа его Вапилонь. Кои слова: предь Господемь Богомь наиприличн више разумышися могуть, что оный Нимвродь по Божію устроенію сильнымъ человъкомъ и Царемъ оказался. Пусть какъ хопіяні в иные толкують сіе мъсто писанія, и Нимврода поставляють золь всякихь изобрытателемь: но порядокъ повъствованія, и самое названіе его исполиномъ и ловцемъ, и градовъ имена, сходственнъйше къ CEMY

сему разумънію принадлежать, каковое мы выво-

Такъ Нимвродъ первый по попопъ оказался учредишель градожительства и составленія обществъ. А

стихи 11. далъ въ той же главъ описываются разселенія про12. 13. и чихъ его братій и товарищей, и градовъ созиданія,
проч. и имена ихъ, и странъ, и предъловъ ихъ упоминанія
творятся. Въ главъ же первойнадесять по повъствованіи о дерзости столпотворенія, на что какъ воли
Господней не было, такъ нотому и смъщеніе языковъ

Стих. 8. послъдовало, пишется: и разсъя де ихъ оттуду Господъ по лицу земли. Но какъ разсъя? воистинну не бросая какъ съмена, но нужду наложивъ такую, что имъ не можно было жить въ одномъ мъстъ, а надлежало конечно разселятися, и составлять въ разныхъ мъстахъ, по сходству разныхъ уже языковъ, общежительства.

Воть коль чувствительный промысль божій къ составленію общежительствь отечественныхь, или Государственныхь, оказуется вы началы самомы размноженія рода человыческаго!

Къ сему же еще не служить ли и по, что когда Богу угодно было составить для величественнышаго прославления своему пресвятому имени церьковь, или такое единство изъ всъхъ человъковъ, которое бы было яко тъло изъ разныхъ членовъ состоящее, и имъло за главу Іисуса Христа: то моглали бы сія воля Вседержителя Бога въ дъйство произойти, ежели бы напротивъ того не хотълъ Онъ быть собраниять общежинельнымъ? Ибо единъ человъкъ особо-вольный не составляеть церкви. И не для одного коєго нибудь Сыну своему воплотитися и пострадати благоволилъ Опецъ небесный, но для всъхъ. И сей Спаситель натъ

къ Ефес. 1. 22. н привлекая къ истинному върованію и къ искамію тъмь спасенія, приводить всъхъ въ такой союзь любви, чтобъ конечно общественность изъ всъхъ, или по крайней мъръ изъ множайшихъ человъковъ составилась: слъдовательно предположено промысломъ вся управляющаго Владыки напередъ быть обществамъ политическимъ, а потомъ изъ нихъ же возродить церковь, и къ управленію ея, свойственныхъ ея качеству, поставить правителей, подкръпляемыхъ первыми, но союзу къ единому концу, который есть, да явится величественнъйшій Творецъ, общій всъмъ Владыка и Господь въ той славъ, что онъ единъ таковъ, каковъ есть въ не отраниченныхъ совершенствахъ, и единство въ твари любить такое, какое по зависимости одного къ другому составляется.

И сіе мы, что досель говорили, изь объстоятельствь нужды выводили кь доказательству истинны въ составлении обществъ, и въ нихъ властей. не меньшей важности являющся винословія, ежели разсудимЪ, коль множайшая польза возрасшаешЪ для каждаго человъка, ежели онъ находишен подъ власшію, и ежели общество управляется МонархомЪ. польза есть плодь оть истинны: истинна же всякая есть Божіе рожденіе, и оть Его устройства исходить: ибо иначе кого поставимъ виновникомъ истинны, когда она не что иное есть, какъ внутреннее сходство естества вещей, и ихъ концевъ, къ коимъ онъ частно или общественно движутся, и свою птом в бытность хранять, и украшають: естества же Творець и союза вещей съ концами ихъ есть не инъ кто, какъ премудръйшее и всемогущее оное Существо, которое мы Ботомъ имянуемъ: убо и того, что есть полезно, поелику изъ сихъ обстоятельствь истекаеть, есть ВиновникомЪ

никомъ той же Зиждитель. Почему и не можетъ не истяновать сей же Господь от разумныхъ своихъ тварей, чтобъ онъ конечно, по силъ вліянныхъ имъ отъ Него способностей, старалися о поленомъ себъ, и приводили оное въ возможный стецень совершенства.

Обрашимъ же шеперь очи на шо, коликая польза изливается на каждаго порознь, когда правительство властелинское есть, и когда въ великомъ обществъ вънценосная глава владычествуетъ.

Что до каждаго порознь, то не иначе о всякомъ челов в примъчается в в частности, разв в яко он в иладенецъ есшь, ничего собою несмыслящій, и яко отроча ръзвое и страстьми носимое, ничего добра, но. только что худое предпріемлющій. Ежели кто усомнишся и прекословишь прошивъ сего восхощешь, шо его не иначе увъримъ мы, и ръшить будемъ прошивоположенія его, какъ видимыми опышами. Мы егожъ самаго въ примъръ поставимъ, и спросимъ: что бы было, ежели бы онъ родившись, оставленъ былъ своимъ силамъ, и своему о себъ промыслу? Не шоли вопервыхь, чтобь онь скоряе и хуже всякаго птенца птичья или и червя сгибъ отъ хлада и глада? Но пусть и воспитается въ возрастъ такой, чтобъ могь уже самъ себъ пищу снискать: только да будеть впрочемъ небрегомъ от другихъ, и въ своей волъ пусть ходить: что послъдуеть? Не толи, что онъ нижае скота окажется въ неоприпности, и дичае звъря въ нравахъ? Описывающся таковы примъры въ повъстяхъ, и видимы бывають вь отдаленныхь оть градовь дерев-О чемъ всякъ чтущій историческія книги, и всякъ съ любопышсивомъ проъжжавшій дороги, совершенно извъсшенъ есшь.

Но возэри, гдъ начальство есть, гдъ правительствуются люди властьми. Здъсь ты найдешь общество яко тъло, изъ разныхъ членовъ состоящее, и другь съ другомъ связанныхъ такъ, что одинъ отъ другаго пріемленів вв потребномв случав помощь, вв неустройствъ обуздание, къ лучшей жизни наставленіе. СловомЪ: человЪки человЪческое поведеніе оказующими представляются. Причина тому, что они, посредствомъ власти, имъють порядокъ уставленный. имъють правила, что и какъ кому дълать, имъють одни похвалу въ побуждение, и награждение, а другии спрахъ и мщеніе. Нъпъ никаковаго просвъщенія у тьхь людей, кои внь общества живуть, и правишельсшву власши не подвержены: а шамъ разные лучи знаній и искуствъ изобильно блистають, гдъ общесшво, габ начальныя особы повельваюшь. Ибо забсь ошь младыхь льшь люди кь наукамь приводящся, и обхожденію взаимнополезному навыкають. Здъсь одинь другому примъромъ служить къ подвигу для полезнаго: а неподвластный остается всегда одинь, и не видить, и не знаешъ, чъмъ бы могъ лучшее для себя промыслишъ.

Но что еще? Коль бъдну тъ человъки жизнь провождають, кои порядочному обществу и власти себя не присоединяють, и изъ того явствуеть, что они не токмо всякому порабощенію от нападенія сильньйшихъ подвержены; но и от самыхъ воздушныхъ перемънь, мучащихъ жизнь, не умъютъ довольною преградою защититься. Ибо ни исскуства, ни силъ соединенныхъ, ни образца пристойнаго не имъютъ, не видять и не находять. Видълъли кто бродящихъ и волочащихся изъ Цыганскаго рода? Воть они доказательствомъ суть моего слова! Коль мало въ сихъ человъческой стати видъти можно! ни мъста, ни покоя,

ни покрова, ни одежды, ни пищи достаточной и приличной, и своимъ приготовленной искуствомъ не имъютъ, а только съ мъста на мъсто волочатся, и въ шалашахъ при дымномъ куреніи валяются, и то обманомъ, то наступчивымъ прошеніемъ пропитаніе себъ снискиваютъ. Се ли прямаго человъка, твари разумомъ одаренной, жизнъ есть! а причиною тому что съ Едино, что они не хотятъ составить, ниже другому постоянно пріобщиться обществу, и власти учреждающей подчинить себя.

Видите убо, коликая польза есть быть подъ властію, и коль неприличное человъку состояніе тъхъ есть, кои убъгають от руководства властительскаго.

Но какъ общества могутъ быть великія, и малыя. и величайшія: то въ разсужденіи тъхъ, кои великостію сушь знаменишы, чтобъ было правительство совершенное, не опім' вню сл' в дуені в верьховной быть власти, от в которой правленіе, и законами, и грозою, и милованіемЪ, и мадовозданніемъ по заслугамъ происходилобъ величесшвенно. Ибо в в великомножественном в и пространном в обществъ суть разныя частныя общества, при коихъ должны быть также разные правители, кои ежели будуть независящими, не составять цылость великаго общества, но будуть особныя: или, ежели почему либо другъ къ другу относящимися будуть, но не подвластны высшему правителю преданностію, цълость имъеть быть не надежна, и вскоръ распадется, яко не связанная швердымъ союзомъ зависимосши, и яко не имущее главы пъло, одушевленія жизненнаго и цвътущаго всъми совершенства дарами не окажетъ. шинна сія явленна есшь, и предЪ глазами нашими собывается все, о чемъ я ни упомянулъ. Посмотрише на разныя въ свъшъ общества, кои волными, кои Pecny6Республиканскими, и кои хошя и подчинены ГосударямЪ, но их в не инако власть к в себ в допущають, как в только большинствомъ голоса, и именуются съ вольностію владычественными; посмотрище, и поликое ли во всемЪ процвътаетъ у сихъ Обществъ совершенство, коликое въ тъхъ, которые величественной власти, и величественной по всъмъ степенямъ, покаряющся. Ла не льститъ же топь блескь, что нъкоторый видь и во оных в Обществахъ щастинвато жребія явияется. Нъчто хорошее, въ разсуждени не швердой цълости, не составляеть важнаго по своей отмънности. А когда огромное отечество. подъ державою полномощнаго Государя, въ свъплости благосионнія сінешь; шоль вь семь швердо есшь, коль великол Биный храм В, основанный на камени, а не на И здъсь уже не топъ и другой только благополучень, но всъ сколько ихъ ни есть, содержатся шакъ въ порядкъ, что и въ потребномъ изобилуютъ; и всякъ про себя умъеть снискать нужное; и безопасенъ есть от навътующих в; и сам в спостъществует в общественному добру; и состоить яко птенець подъ крылами орлими у власши; и яко пчела къ своему улью привязанная, издетая на промысель, и влетая паки съ добычею, себъ и обществу потребною.

Видъль ли шы когда пчелный улей безъ машки въ порядкъ? никогда не увидишь. Тако не можешъ бышь человъческое собрание знаменишо присшойнымъ человъчеству видомъ, ежели полномощною властию не будешъ управляться. Симъ и подобнымъ сему примъромъ въ шваръхъ нобуждаешъ явственно и насшавляешъ Премудро Творецъ нашъ, чтобъ мы человъки, если хошимъ жишь порядочно, такожъ составляли общественность, и покарялись лицу во управление насъ принятому. Оный Господь и въ цъломъ мира кругъ началь-

началность какъбы Монархическую оказать судиль за потребное; что къ нашемужъ наставлению служитъ побудительнъйше. Онъ солнцу и мъсто, и течение, и совершенство такое дароваль: что по первому средину вь огромности міра занимаєть свытило оное: по второму. перемъны дълаеть и благотворенія прочимъ тварямъ въ годищное по своему пуши прехождение; по претьему, пріемлють от него другіе планеты освышеніе и силу лъйствовать по ихъ свойственности. Отъимижъ солнце! тотчасъ вся рушинся красота міра, порядокъ падеть, и будеть смъсь первобышная, о которой въ первой главъ Бы тейской книги, и въ первомъ стихъ, пишется, и именуется везоного, а потому и ничего не было хорошаго и порядочнаго видимо. Почему: и земля де въ непидима и неустроена: и тма перьху вездны. Воть что было, пока не извель Творець всь вы порядокь швари; и пока имъ не уставиль общественной зависимости, и не поставиль осіявающаго и согрЪвающаго, и расчиняющаго времена и лъта, владыку онаго, солнце, глаголю, на кругахъ небесных Б. Воистинну тако приличествует Б быть и въ родъ человъческомъ! Если ему бышь, и бышь шакимЪ, каковЪ усматривается вЪ себЪ; по чтобЪ вЪ надлежащемъ устройствъ его бытность происходила: надобно чиюбь были главнокомандующие правишели по обществамъ, которые бы, яко солнце собранное общесшво разумнымъ правленіемъ освъщали, человъколюбнымъ промысломъ согръвали, и мужественною храброспію вь чеспь и славу возвышали.

СихЪ ради причинЪ и винословій, о коихЪ мы по въ рымл. сте мъсто простирали бесъду, и писанте глаголетъ, яко нъсть пласть, аще не от Бога. Сущія же пласти оть 13: 2. H даль. Бога учиненны суть Тымь же, прилагаеть даль, протипляяйся пласти, Божию попельнию протипляется,

протиц-

протипляющися же севь грыхь пріемлють. А если скажешь: какое то добро, и какая радость, что будь всегла въ спрахъ, и порабощенъ чужей волъ, и носи бремя службы деннонощной во всю жизнь; то на первое ошвътствуетъ пожъ писаніе: Князи не суть боязньвъ пой же добрымь деломь, но злымь. Хощеши же ли не воятися плаве кь пласти? влагое тпори, и имъти вудещи похпалу отв него. Божій во слуга есть тевь по влагое. Аще ли злое тпориши, бойся. Не во псуе мечь носить. Вожій во слуга есть, отметитель по гнепо злое тпорящему. Темь же, заключаеть, потреба полинопатися не токмо за страхв, но и за сопъсть. То есть: не потому только пъ повинуйся Князю, или какой нибудь власти, что тебя будешь за що или за другое наказыващь; но и чтобъ совъсть твоя была чиста предъ Богомъ въ томъ, что ты не гръшенъ непокорсшвомъ шому, кошорый Его промыслом в поставлен в надъ тобою властелином в. А на друтія прошивоположенія въ томъ же писаніи и отвъть и наставление тако слышимъ: попинитеся псякому чело- 1. Петр. 2. пвчу начальстпу Господа ради: аще Царю яко преов. 13. ладающу, ащелиже Княземь, яко оть него посланнымь, по отмщение убо злодвемь, пь похпалу же влаготпорцемь: яко тако есть поля Божія, влаготпорящимь обузоопати безумных челопькь непьжестпо.

Вошь на какой конець Цари, и Князи, и прочія власти, Вышняго промысломь опредъляются. Но еще послушайте, какь отвемлеть и случай кь отрицанію! яко де споводни, а не яко прикропеніе имуще зловы, тамь же споводу, но яко рави Божіи. То есть, такь повиновеніе оказывайте всякому человьчу начальству, чтобь на свободу, каковую намь Христось дароваль, не было наръканія. Да и вы де не имьйте за случай сію свободу, будто бы вь разсужденіи оныя не должны вы имъть Т з

Царей и власшей, и имъ покорящися. Ни какъ: сіе прикровеніе отв элости есть, чтобъ только свободу Христіанскую опорочить. По правдъже еще паче ученіе Христово приводить къ повиновенію, поелику даеть заповъди смирятися, и всъхъ любити, и чтити. По мате. 22. чему и на лукавый вопросъ Фарисейскій: достойно ли 17. 22. дапать кинсонь Кесарепи или ни, отвъчаль Господь нашь: поздадите Кесарепа Кесарепи п Божіл Богопи.

СимЪ разумомЪ упівердя свое сказаніе ПепірЪ свяшый, далъ еще прилагаенъ къ наставленію слъдующее: пстхв почитайте, вратстпо позлювите, Бога войтеся, Царя чтите. Раби попинуйтеся по псякомь страсв Владыкамь, не токмо влагимь и кроткимь, но и строптипымь. Для чего? Сіе во, говорить, есть угодно предь Богомь, аще сопъсти ради Божія терпить кто скорьи, стражда везь прапды. Вошъ слышище, возлюбленніи, ръшеніе на то, если бы кто думаль и говориль: поставляй де за хорошее быть властямъ такимъ и такимъ, а изъ того только тяжесть въ жизни подчиненнымъ, а иногда и мучительное спраданіе. Такъ вотъ. товорю, на сіе мнъніе и слова от Духа Святаго чрезъ угодника Его ръшение. Да еще и изъясняя противоположеніем в тако заключаеть: хая во похпала, аще согрвшающе мучими терпите? Но аще довро тпоряще и страждуще терпите, сіе угодно предь Богомь. Пусть де будешь и шакь, что вась власти обременяють паче, а не облегчають, біють а не милують; пусть и до конца жизни гонять, и смерти предадуть: но вы за то на нихЪ не влобствуйте; паче же того смотрите, чтобъ не по винамъ вашимъ страдали вы, но безвинно, или и за правду. Сіе во есть угодно предв Богомв. Да пы Христіане на сіе и зпаны есте. Зане и Христось пострада по нась, намь остапль образь, да последуемь стопамь Его. Тако Тако Петръ святый, Духомъ Божіимъ учимый, утверждаетъ ту истинну, которую я вамъ доказать вознамърился, возлюбленніи. Подобно и великій Павель, соученикъ Петру, у тогожъ и единаго учителя, то есть у Христа и Духа Святаго во ученіи бывшій, пишетъ въ посланіи къ Колоссаемъ: раби, говоритъ, гл. 3. 22. послушайте по исему плотскихъ Господій пашихъ, не и даль. предъ очима точію работающе, аки челопъкоугодницы, но пъ простотъ сердца, воящеся Бога. И исяко, еже аще что тпорите, отъ души дълайте, яко же Господу, а не челопъкомъ. Въдяще, яко отъ Господа пріимете поздаяніе достоянія: Господу во Христу работаете. А обидяй поспріиметь, еже обидъ, и нъсть лица обинопенія.

Слышите, возлюбленній, какЪ возвышаетъ Учитель вселенныя дъло повиновенія и послушанія, окаэчемаго власшямь! Онъ явственнъйше говорить, что сія работа не кЪ челов вкамЪ властямЪ или ГосподамЪ единственно относится, но къ самому Господу Іисусу Христу. Такъ надобно ли еще важнъйшихъ собирать винословій на доказашельсшво, коль мы обязаны бышь полобострастны начальству учрежденному надъ нами? И когла всякой власти повиновение причитаетъ Павелъ Христу самому принадлежащельным в : що что уже заключить надобно о преданности, каковою мы подлежимъ помазаннымъ особамъ, которые по сему уподобительно Христамижъ въ писаніи имянуются, и пріемлюні в в руц в свои самодержавный скипетр в даже и на живошъ нашъ? Сихъ столь уважаетъ самъ Царь нарствующих в, что и претительную на дерзких в издаль заповъдь глаголя: не прикасайтеся помазан-псал. 140. нымь моимь: и: Князю людей тпоихь да не речеши зла. 15. Исход. По чему кто дерзаетъ противъ ихъ чъмъ либо, до-22.28. стойно горькою умираеть смертію.

О! да свящится священнъйшее имя ваше, толь вознесенные Особы! Вы превзошли смиренный жребій челов вческій, и яко Боги на земли поставлени есте: шакъ мы благоговъемъ къ вамъ сшоль ошлично, сколь внаменитость достоинства вашего требуеть! А паче Тебъ, въ сій день для блаженства Россіи, любезнато Отечества нашего, елеемъ радости помазанная, порфирою же и вънцемъ укращенная, и оштолъ особливымъ промысломъ Вседержителя Бога, паче причастниковъ Твоих в в сем достойнств возвеличенная, Мать наша и преславивищая Монархиня, величаемь и ублажаемь. Ты, какЪ живо невидимаго Царя онаго, который вселенную поставиль яко величайшее общество, и править, ведя въ ней всъ твари къконцамъ своимъ премудръйше по взаимной подчиненности ихЪ, начертанія носиши, такъ и Его человъколюбію, Его кропюсти, Его премудрости, Его щедрости и благоупробію, тщашельнъйше подражаещи. Въ слъдсшвіе сего мы Твоимъ Машернимъ благопризръніемъ покровишельствуемы, и премудростію водимы, дв Бтем в благо денствіем в и славою, преимущественно предъ другими подобными Обшесшвами. Славимъ убо промыслъ Вышняго, даровавшаго Тебе намъ и Монархиню и Машь, Обладашельнииу и Покровительницу! Превозносимъ и Твое священнъйтее имя! да здравствуеть ЕКАТЕРИНА II. несравненная Монархиня РоссовЪ! да цвътетъ паче крина, да сіяеть паче солнца, да мужествуеть паче славных в мужей во своем в достойнств в! и не пюкмо нынъ, но и въ будущие въки да превзыдетъ всъхъ. И да умножаться Ей и въ царствіи ономъ, гдъ не будешъ конца блаженству, отъ Царя царствующихъ открытому, пресвътлые истиннъйшей славы вънцы. Аминь.

**CAOBO** 



# C A O-B O

#### На новый 1781 годъ.

Дрепняя мимо идоша, се выша пся нопа.

Словеса сушь Павла, великаго Апостола Христова и спасительных в истинны премудраго проповыдника, во второмы послани Его кы Коринояномы, вы главы 5. положенная.

репняя мимо идоша. Чрезъ древняя разум Белгъ святый Апостолъ прежніе обычаи, прежніе порядки, прежнее челов вческое состояние; которые или неполезны, или ненужны, или и вредительны намъ, Боту же прошивны, а пошому и казнь заслуживающіе ошъ нравосудія Божія. Се выша пся нопа. То есть: все перемънилося худое на лучшее, неполезное въ полезное, ненужное на шакое, что необходимо быти долженствуеть. И не такъ, чтобъ естественно одна вещь и плошски сдълалася инакова, или яко бы худо въ своей бышности учинилося добромъ. Ибо сіе значило бы, что противор вчущее збылося; чему быть отнюдь есть не возможно: но, яко отступило первое, что было худо и ненужно; а наступило другое, что есть далеко лучшее, или паче самое добро, и самое нужн Бишее: как Б то вм Бсто Іудейскаго скотоу бійственнаго богопочитанія, Христіанское безкровное; вм Бсто темнаго богопознанія, явственнъйшее; вмъстю пагубныхъ языческихъ нравовъ, чистъйшіе и святьйшіе въ человъкахъ возсіяли обычаи. Кпюжъ сему причиною? Кто измъны толь спасительной виновникъ есть? Іисусь Христось, самь Богь, явившійся во плопіи, и въ ней, яко исполинъ, оболкшійся въ броню, и вышедшій на сраженіе прошивь супостатовь нашихь, оных в низложил в, и нас в оп в их в пл вна свободил в, и язвленных в исц Блиль, и обезображенных в очисшиль,

и украсиль дарами, кои воиспинну новую пварь насъ оказали. Тъмъ же, заключаетъ Павель: аще кто по Христъ есть, то онъ нопа тпарь. А по сему: дрепняя мимо идоща, се выша пся нопа.

Благочестивіи Слушатели! мы теперь вступаем Б въ новый годъ. Мы будемъ дни щипапь по новому числу года: шакъ коль бы присшойно при перемънъ сей, и оную перем вну возчувствовать, которая должна быть внутрь насъ, чтобъ радостнымъ духомъ могли мы потомъ сказать: дрепняя мимо идоща, се выша ися нопа. Хоппя то правда, что благодать Бога Всемотущаго, ради заслугъ Спасителя нашего Іисуса Хриспа, банею водною въ крещени, по силъ въры нашей, всю нашу нравственную худость очищаеть и перем Бияепть, и творить нась изь сыновь гивва сынами любви, въ копторую Оптецъ небесный насъ челов Вколюбн Бише пріемленть; однако, поелику свободность воли остается при насъ, и страсти не отвемлются, а шъже пребывающь для подвига нашего, чтобъ мы не лежаще и спяще, но бодрствующе вънцы получили отъ правосудія Судіи праведнаго: по чему и надобно баты намъ, надобно на всякъ день и часъ на себя смошрешь, какъ въ законъ Господни обращаемся; какъ должность Христіанскую исполняемь; какь противь супоспіатов в наших в вооружаемся, кои и днем в и нощію насъ, и хитро, и безстудно, и летительно борютъ.

Если убо, ставь на пороть отверзающихся врать новаго года, и обозрывся вспять, видимы какія либо худости вы прешедшей жизни нашей, положимы намыреніе, молю васы, моя братія, большее возимыть тщаніе о исправности нашей. Да речемы себы: дрепняя мимо идоща, впреды поя да будуть попа. Ибо если не ныны, то конечно вы послыднее время начнемы раска.

раскаиваться о преступленіяхъ, нами причиненныхъ; но можешь бышь ничего не поможемь себь, когда ни силь въ насъ сотворити лучшее, ни от стороны Бога не окажется призрЪнія; поелику данное время къ добру опущеннымъ уже будетъ. Такъ внемлимъ себъ! внемлимъ, коликое благо для насъ предлежишь, что жизнь наша продолжается, благостію Бога, милующаго насъ; что здравіе чувствуемъ; что смыслъ имъемъ и понимаемъ, и различаемъ, что есть худо, и что добро; а притомъ и явственными словами гласъ Бога, вовущато на покаяніе, и показывающаго пушь доброд тельный, слышимъ во священныхъ Книгахъ. Внемлимъ убо паки глаголю, да не тъмъ паче осуждены будемъ, если при всъхъ средствахъ, предложенных в нам в на исправление, останемся нерадивы и неисправны: паче же зря на оныя, и употребя ихЪ къ шому, къ чему даны, сошворимъ шоль въ насъ дъйствительны, чтобъ въ течени новаго года сказать могли: дрепняя мимо идоща, се выша пся нопа.

Когда мы одежду на себъ видимъ ветху, то перемънемъ новою; когда нечистоту на тълъ усматриваемъ, то ее омываемъ; когда здравіе поврежденнымъ чувствуемъ, то оное лъчимъ. Будимъ столь же справедливы и для души нашей, и тъмъ паче, что она далеко лучшая есть тъла, да и по ея добротъ похвалу и спасеніе заслуживаемъ. Украсимъ ее благонравіемъ, снявъ аки обветшалую ризу худыя привычки. Омыемъ нечистоту пороковъ покаянными слезами. Болъзни ея, то есть обычаи гръховные, да уврачуемъ истиннымъ раскаяніемъ, и приложеніемъ заслугъ Спаса нашего, вперяяся въ Него върою, любовію и надеждою.

Когда же посмъется кто сему совъщу, не поставляя тръхъ во гръхъ и не чая суда Божія быти воздающаго

по дъломъ: то у таковаго должно быть одно, злоба и благость, убійство и пощад вніе, обмань и правда, блудъ и честное супружество съ цъломудріемь, хищеніе и милостыня. Если же не можно за одно сихъ дъль почесть, и конечно однъ изъ нихъ худыми, а другіе добрыми суть: такЪ воистинну первые грЪхЪ сушь, а впюрые доброд Б тели. И как в закон в естества учить оныхь стыдипься, а сими похвалу заслуживашь, писанные же законы и казнь назначають за первыя, а за вторыя мзду объщавають: то не лучше ли думать, что естества Творець, вложа разумной півари сов'всть, различать могущую дівла, и учащую одних в придержащися, а других в удалящися, будет в во свое время сію шварь по ен самой сов всши судиши, да явишь при прочихь своихь свойствахь и не лицепріємное правосудіе, и воздасть комуждо по дъламь.

Благочестивіи Слушатели! мы благочестіємЪ нашимъ явственнъйше о сихъ истиннахь учимы бываемъ. Мы ни сколько сомнишься не можемъ, что весь родъ челов Бческій поставится н Бкогда на судь, и откроется в Биноспів неизм Бинемая, в в копторой одни пріимупів благую участь, а другіе мукамь предадутся; и будуть первые во въки радовашися, а сіи рыдаши неушъшно. Такъ, чиобъ и мы не между сими нещасиными, но между оными блаженными обрълися, потщимся, когда еще здъсь живы есмы, когда еще время благополучно, и дни спасенія намъ текупть, премънити свою худость, и украсишься доброшою; дабы ошнын в и до конца жизни въ сей пребывая, могли въ часъ кончины при радости духа сказать: дрепняя мимо идоща, се выша пся нопа, благодашію и челов Бколюбіем Б Господа нашего Іисуса Хриспіа. Ему же и буди чеспіь и слава, со Опіцемь и со Свяпымь Духомь, во выки выковы. Аминь. CAOBO



# C A O B O

# На день крещенія Господня. 1781 года говоренное.

Во дни оны прінде Іоаннь Креститель, пропопьдая пь пустыни Іудейстьй, и глаголя: покайтеся, приближивося царстпіе невесное. Тогда исхождаще кв нему Іерусалима, и пся Іудеа, и пся страна Іорданская, и крещахуся по Іордань оть него, испопьдающе грыхи споя.

Тако повъсшвуеть списатель житія и ученія Христова Матоей святый, ученикь и Апостоль Его вы книгы своего Евангелія, вы главы 3. ст. 1. 5.

**И** огда кто призывается въ Царскie чертоги на угощеніе, поть не можеть внити просто вь оные безъ пріуготовленія себя и безъ приличнаго украшенія: такъ и когда угодно стало Божію милосердому промыслу опіверэши царспівіе небесное на входъ всъмъ хошящимъ вниши въ оное; проповъдуетъ Его Посланникъ Іоаннъ свящый видъ пріуготовленія, въ коемъ должны себя предспавить изволящіе участниками быть Божіей благодани, онкрывающейся въ царстви Его. Возглаша. ешь убо Іоаннь по дни оны, по дни що есть тв, когда СынЪ Вожій Інсусь Христось пришедь въ совершенный возрасть, по воспріятому человьчеству, началь вситупать въ дъло посольства своего о спасении рода челов вча, возглашает в и глаголеть: похайтеся, приълиживося царстпіе невесное. Мы, мы, говорю, человъки, при началъ созданія нашего были въ царспівіи, им Бли, по есть, блаженную жизнь, вс Бх в благ в наслажданся въ Раи Едемскомъ, и сіе имъли по чему? IIaПотому, что были непорочны, были созданы въ святости богоподобной, и для того достойны чести оной, которая въ царстви является. Но потомъ, когда заповъди Создавшаго насъ не сохранили; когда великое ослушаніе Ему оказали; когда честь божества восхитить предпріяли: то лишились достойно и оной, которую имбли от благости Зиждителя данную, по приведеніи насъ въ бытіе десницею Его; какъ явственно о томъ видимъ въ повъствовани Бытейской книги. А какъ два вида угожденія от разумной твари божестівенному величеству явно быти оказуются, то есть, чтобъ она или всегда и непремънно пребывала предъ лицемъ Его въ изрядствъ, непорочности и святости, или, если поползновение учинипъ изъ оной доброты, и въ порокъ впадеть; обращалась бы раскаяніемь, и паки Творца своего признавала, коль онъ величественъ есть и милосердь, когда только, погръщивши предъ нимъ, окажетъ свою повинность, а Его правосудія устращится, и искать помилованія не престанеть. Пошому и видимъ во святомъ писаніи ово побужденіе къ добродъщели, ово призывание къ покаянию. Ежели же кто и первой путь угожденія своему Отцу небесному презрить, и вторымь возвратиться къ Нему не восхощеть: то праведно отвергается от Его милости на въки. и повергается въ такое состояние, кое всъ виды мученія въ себъ содержишь. Ибо, какъ все блаженство есть, быть въ милости у того, который есть источникъ всъхъ благь: такъ и все нещастіе и мука есть, когда отъ сего виновника благихъ отпасть случится. Поелику же благъ есть безконечно сей Владыка, то отнюдь не хощеть погибнути своей твари: но и поелику праведенъ есть равно какъ и благъ; то не можеть нудить насильно свободою одаренных в ни кЪ

къ добродътели ни ко спасенію: такъ, чтобъ и первому удовлетворить могъ своему свойству, и второму, для того воть коль челов вколюбн више поступаеть. Онъ изъ непостижимой сокровенности величества своего исходить къ намъ очевиднымъ проповъдникомъ. чревъ явление своимъ рабамъ, и языкомъ ихъ, сказываеть намь волю свою, и что мы дълать должны, и чего не дълашь. И ежели то будемъ дълать, что ему угодно, пю объщаеть паки наградить насъ блаженствомъ во въки непремъняемымъ; ежели же не послушаемъ, и прошивное станемъ творить, то муками прешишъ, коихъ люшости не будетъ конца. А чтобъ симъ не подпали мы, и конечно наслъдили объщаваемая Имъ благая; то непрестанно сей гласъ испущаеть, да покаемся. Гремъль Его сей гласъ многочастив и многообразив, кромв другихв Праотцевв, найчувствительнъе Енохомъ и Ноемъ. Гремълъ Моисеемъ и Іисусомъ Навинымъ. Гремълъ множайшими Пророками. А напослъдокъ, что въ предвъчномъ своемъ совъть предвъчно опредълиль, явился Самь во плоти челов Бческой, второму Лицу оную воспрінти благоволивъ. Явился же тако, да безм Брную свою благость и любовь къ намъ швари своей откровеннъйше окажетъ. А пришомъ, и коль велія есть, или также безмърна ненависть его ко гръху. Явился, и вопервых в что къ намъ возглашаешъ? Возглашаешъ и своими усшы, и чрезъ Предшечу своего не иное, какъ да покаемся. Покайтеся: приближивося царстийе невесное. дов Бколюбія! О благосши крайней! Тварь Его прогн Бвляеть: а Онъ милосердствуеть. Тварь оть Него удаляется: а Онъ за нею ходя привываеть ее, и влечеть милостивнъйшимь гласомь. Тварь отнюдь не думаеть о царсиненном в блаженств в но онв ее тъмъ награнаградить тщится. А для чего? Для того, что Онъ какъ сего ей добра презъльно хощеть, и тщится подать, такъ крайнъ сажальеть, если впадеть вы въдное оное нещастие, которое постигнеть всъхъ внъ Его царствия находящихся.

Благочестивіи Слушатели! возлюбленная мнъ братія! намъ не токмо глась сей Отца небеснаго во уши всегда приносится, да покаемся; но и таинство воплощенія Сына Его единороднаго доказательнъйше уму представляется; и дъла Его, какія Онь для спасенія нашего твориль, живо образовательными воспоминаніями оть церкви предь очи наши полатаются: а все то дълается на тоть конець, да потщимся царствія небеснаго наслъдницы быти. Чтожь убо? Что мы при семъ помышляемъ? Какъ располагаемся нашею душею? Сердце наше умиляется ли? Умъ просвъщается ли? Духъ радуется ли? Словомъ: иэмъняемся ли мы спасительнымъ измъненіемъ?

Сказаль нъкогда къ ученикамъ своимъ сладчайшій Учишель Христось Господь: паша влаженна очеса, яко пидять, и уши паши, яко слышать. Аминь во глагопо памь, яко мнози Пророцы и прапедницы поздельина индети, яже пидите, и не пидеша, и слышати, яже слышите, и не слышаща. Мы теперь какъ о нашихъ очесахъ и ушесахъ думаемъ? Блажены ли они сушь, что первые видять, а вторые слышать? Надобно бы подпвердипь, яко воиспинну блаженны Ибо тожь однъ слышать, а другіе видять, что и поглашние ученики Іисусовы. Но вотъ что къ сему надобно приложить! надобно приложить, яко: яко видять, яко слышать. Что же сіе значить, яко? Значипть здъсь самую исптинну, значить, что подлинно очи видяшь, а уши слышашь. То есшь, что человъкъ видяй

видяй очами видить и умомь, и сердцемь въруеть въ правду, усты же исповъдуеть во спасение. Слышай ушами, творить послушание, и волею исполняеть все то, чего Отець небесный оть него требуеть чрезь гласы своя, и чрезь воплощение Сына своего единороднаго. Такъ блаженны воисшинну очи, аще видять тако; блаженны и ушеса, аще слышать тако. По сему правилу и мы себя да испытуемь, возлюбленній. О! да собудешся и на насъ сіе ублаженіе! Но что тамъ можетъ быть отъ Божественной спороны, гдъ все есть человъческое? Гдъ похоть плотская и похопь очесъ, и гордость житейская? Увы намь! но что сотворимь? Если хощемь себъ истинно блага: то се гласъ Опіца небеснаго непресшанно во уни наши челов Бколюбн Бйше приносится: покайтеся, яко симъ способомъ близъ де есть васъ царствіе небесное. Послушаемъ убо сего гласа, послушаемъ, и сошворимъ плоды достойны покаянія, кои сущь: по псему лучще жить, нежели какв прежде жили, о чемъ и каятися было надлежало. Ежели шако поступимъ, то безъ сомнънія и внидемъ въ царствіе, въ которое покаяніемъ пушь предлежить, о Христь Іисусь Господь нашемъ; Ему же со Ощцемъ и со Свяпымъ Духомъ подобаеть честь и слава и поклонение, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.





# C A O B O

Въ недълю 32, яже есть и о Закхеъ. Генваря 17 дня, 1781 года.

Всякое созданіе Божіе довро, и ничтоже отметно, со влагодареніемь пріємлемо: оспящается во сло-помь Божіимь и молитпою.

Нынъ чтеннаго зачала изъ посланія перваго святаго Апостола з Павла къ Тимовею главы 4. спихъ 4.

Великій Апостоль Павель, пиша къ своему ученику Епископу Ефейскія церкви Тимовею посланіе, между прочими наставленіями имъль нужду сіе достопамятное изреченіе приложить: исякое созданіе Божіе довро, и ничто же отметно со влагодареніемь пріемлемо: осиящается во слопомь Боліимь и молитпою. Сіе же скаваль по причинъ выше изображенных обстоятельствь таковых в, что духь де япстпеннъ глаголеть, яко пь послъдняя премена отступять нъцыи оть пъры, пнемлюще духопомь лестчимь и ученіемь въсопскимь, пь лицемъріи лжеслопесникь, сожженных споею сопъстію, позбраннющих женитися, удалятися оть врашень, яже Богь сотпори пь снъденіе сь влагодареніемь пърнымь и познапшимь истинну.

Если на нынъшній въкъ обратить очи и разсмотръть пристальные: то едваль не точно такъ окажется, какъ Павель, богодухновенный оный мужъ, за семнатцать въковъ предвидя, сказаль. Ибо, не суть ли нынъ отступники отъ въры? Да еще такіе отступники, кои и ругаяся въръ, безстудные вымыслы не токмо произносять языкомъ, но и пишутъ

прошиву оныя! И хошя ихъ вымыслы, другіе премудрые мужи, піверд в опровергаютів; однако многіе сшоль прилъпляющся оныхъ прелестямъ, что и познавая ихъ гнусность оставить не хотять. Столь плъняются! такова то послъднихъ люпыхъ временъ и столь осленительна прелесть! А въ такомъ случав коликая пагуба многимЪ, ежели не всъмъ! коликая опасность и опечеству! Ибо опыты доказали издавна. что отпадшіе от въры зляе суть въ существъ своемъ, нежели невърные. Онъ и пайно мыслящъ ухищреннъе сихъ, и явно, если случай откроется, нападають безчеловъчнъе. Да и не дивно. Ибо причина сему, что отпадающие от в въры, по Апостольскому показанію, пнемлють духопомь лестчимь и ученіямь ъвсопскимь: суть лжеслопесники пь лицемвріи, суть сожженны споето сопъстію. Такъ подумайте, что мо-, окружить В Умийовности биль в биль что они зляе суть самых духов оных дукавых в. Ибо чего самъ саппана сдълать не можеть въ міръ. а паче между върными, по чинипъ чрезъ сихъ людей. Да и посмотрите, что дал в показывает в свяшый Апостоль оть сихь отступниковь бываемое. Они де возбраняють женитися. Они учать удалятися от в брашень, яже Богь сошвори въ снъдение съ благолареніемъ върнымъ и познавшимъ исшинну. Самъ діаволь сето сотворити не можеть. Ибо человъку естественно предлежишь для умноженія своего рода женишися, и ясши все, что его природъ не вредительно и отнюдь не отвращатися, яко худа, что Богь сотвориль добромь. Не можель убо, врагь нашего блага невидимый, сего собою содъяти, чтобъ мы добра естественняго отвращались: так в вот в находит в орудіе! вот в он в к в тому употребляеть пъхь, кои отнадають оть въры. И сіи что? иные

иные бракомъ гнушаются, яко скверною, и не стыдятся блудодъяніе почипапь за лучшее: каковы супь злъйшіе изъ раскольниковъ. Иные, хопія бракъ и не опівергающь, но спавять за пустое обязащельство, чтобъ его хранишь. А у нихъ все одно: хошя и женишься. но впрочемъ всъ прихоши исполнящь невозбранно, когда и съ къмъ пожелаешся. И паки, что до пищи: въ інолкахъ раскольническихъ сущь, кои столь вещи ядомыя разбирають, что и ясти сь иными гнушаются, и бъгають от соединения, коихъзнають, что ядять, чего они не ядять. Суть же паки такіе, кои сплошь хвалянъ ясни мяса и сладкія пріуготовленія; а другія просшъйшія и ни въ посшы свящыя принять не хотять. Заповъданія же опісческія презирають, и воздержаніе принять для душевной пользы поставляють вь смъхь. У нихь во всемь смъсь и вь в ръ и въ дълахъ, и нътъ худа и добра. У нихъ все вольно, и живи какъ любо, и швори какъ хочешся

Но намъ не буди тако, возлюбленній! ни. Ибо когда что и средственное есть Богомъ благословенно, а то кто дерзнеть охуждать; и паки: когда средственное къ извъстнымъ концамъ ограничено, а то кто предпріиметь раззорять: что сего дерзновенія хуже можеть быть? Развъ тварь выше должна быть Творца? Развъ частный человъкъ вящий есть всего общества? Ни какъ. Сіе столь противно порядку, сколь и огонь водъ. И кто инако поступаеть, нежели какъ Богъ назначиль въ естественномъ законъ, и какъ общество содержать приняло; тотъ есть язва изъ всъхъ золь злъйщая. Онъ, если въ сихъ чувственныхъ отступникъ есть по въръ, во всемъ прочемъ скрытный есть злодъй.

О! избави Боже! Боже Спасителю нашЪ! избави Россію отъ таковыхъ змієвъ, кои древнему зміи соучастившеся, могуть все доброе превратить, и поставить злость на высотъ, и тъмъ навесть послъднюю пагубу.

Но мы, возлюбленній, мы будучи чада Православныя церкви, и пишающися ученіемь Евангельскаго проповъданія, непрестанно да молимся, какъ о миръ всего міра, такъ и о утвержденіи въ насъ православія. Мы да хранимъ заповъди Спасителя нашего; да посаБдуемъ Апостольскимъ преданіямъ; да будемъ во оградъ правилъ святыхъ Опець; да въруемъ шако, и да шворимъ не инако, какъ свящый Павелъ, видъвый откровенія въ прешьемъ небеси, наставляєть. Чтобъ хвалили мы законный бракЪ, и обрашившеся блюли оный, яко любезн Бишій союзь, ошь Бога узаконенный; а блудъ и нечистота ниже да имянуется въ насъ. Такожъ, поелику псякое создание Божие добро и ничтоже отметно, со влагодареніемь пріємлемо, то да не возхулимъ нично же, ниже да возгнушаемся чъмъ либо, яко скверною. Но если кшо чего не можешъ упошребить въ ястіе, то да возлагаетъ на свою немощь. а не на Творца, или на вещь созданную отъ Него. И паки: да не нъжимъ себя пъмъ до излинеспива, что намъ дано на мърное употребление и утъшение; и да не элоупопребимъ и погда, когда время воздержанію назначается. Вся по чину и влагоовразно да выпаготь. как в той же Апостоль на ином в мъстъ заповъдуеть. Онъ забсь къ Тимовею пиша подлинно что осуждаетъ ипъхъ, кои учатъ удалянися отъ брашенъ: но онъже на многихъ мъстахъ своихъ посланій похваляетъ воздержаніе и посты, и имъ совътуеть прилъжать, и себя многажды въ шомъ примъромъ предсшавляетъ. 4шобЪ

Чтобъ же брашно наше было тъмъ полезнъе въ своей потребности, и чтобъ столы наши особливую украшенность и пріятность получали, то да возглащается надъ ними слово Божіе, и имя Бога и Творца нашего молитвою да призывается: а при томъ да благодаримъ и сердцемъ и устнами за человъколюбный Его промыслъ, которымъ Онъ вся намъ дарствуетъ въ насущное препитаніе, не токмо къ нуждъ, но и къ избыточному утъшеню. И сіе бываеть оттуду, по Апостолу, что псяхое созданіе Божіе довро, и ничто же отметно, со влагодареніемь пріемлемо. Оспящается во слопомь Божімы и молитпою. Еже буди, буди и въ насъ. Аминь.





# C A O B O

Въ недълю Мытаря и Фарисея. 1781 года, Генваря 24 дня.

Мытарь же издалеча стоя, и не хотяше ни очію позпести на нево, но віяше перси споя, глаголя: Боже! милостипь вуди мнь грышному.

Маше. глав. 18. ст. 13.

V ристосъ Спаситель нашь, истиннъйшій всъмъ доброд Бшелям В Учишель, яко вся в Бдый, св Бдущій, и какъ какую добродътель, или спасительное дъло совершать надобно, се коль явственно въ сихъ словахъ, Мытарево являя покаяніе, насъ учить, какимЪ образомЪ должны мы поступать, ежели истинно каемся. Онъ въпримъръ поставляя Мытаря, подлинно тръшнаго человъка, но и истинно кающагося, изводить на ружу всъ его дъйствія, и говорить первое: Мытарь же издалеча стоя. Симъ означаеть, что чувствующій въ себъ тяжкіе гръхи, и воображающій, коль онъ по сему недостоинъ милости Божіей, не долженъ вскоръ дерзать приступомъ къ святилищу церковному; гдъ особливо върчется быти престолъ славы Вседержителя Бога и Судіи спірашнаго. Ибо въ повъсти сказывается, что какъ Фарисей, такъ и Мыппарь вошли въ церковь помолипися. Но Фарисей, щипая себя праведникомъ, смъло занялъ мъсто близшее къ жерпвеннику: а Мышарь, совъстію обличаемый, и въ сокрушение пришедшій, далече сталь. И достойно шако учиниль; за что и похваляется от Господа. Второе: и не хотяше де ни очно позпести на нево. Почему не хопіяще? Не пошому что презираль, но что пре-

презъльно благоговъль, и недоспюйнымь себя щипаль, чшобъ взглянуть не токмо на величество Божје, но ни на Его изящное твореніе, и таб Его слава открывается угодникамъ Его. Третіе: віяще перси споя. что сіе значить? Значить дъйствительное сокрушеніе сердца, значить самато себя осуждение, значить великое сожалъние о содъянных влых в, и готовность самаго себя казнишь. Ибо пришедъ въ чувство своей повинности и гнъва праведнато отъ Судіи всевъдца, и видя крайность къ погибели, трепещетъ сердцемъ, душею, мучишся совъстію, и не знаеть куды себя обрашинь, или что предпріяти: воображая же безприкладное милосердіе Владыки онаго, котторый всъхъ призываеть на покаяніе, и спасеніе объщаваеть; шого ради о первомъ спы дясь, о впоромъ же не опчаяваяся, біеть перси своя, да преклонить Судію къ помилованію. Четвертое: что говорить должень кающійся? То что говорить и сей Мышарь. Онь говорить: Боже милостипь буди мне грешному. Грешникъ, есть преступникъ закона; есть противник вол Господа своего. Чтож в ему за сіе предлежить? Не инное какъ наказаніе, и наказаніе соразм' рное чести прогн Вваннаго. Безконечно величеспівен в еспів Господь небесе и земли: убо безконечна Его и честь, безконечно будеть и наказание нарушившимъ почипание къ нему, если не испросять помилования отъ Его безконечнагожъ милосердія, И такъ подлинно не иное вопервых в долженствует вопити гр вшник в, какЪ: Боже милостипь вуди мнв грвшному.

Видите, возлюбленній, что четыре дъйства показываеть Христось Спась нашь истинно кающагося человъка. И перпое состоить въ познаній и въ признаній гръха. Второе въ благоговъній къ Богу, и въ оказаній, по глубочайшему смиренію, своего недостоинства предъ

6ы

предъ Его величествомъ. Трете въ сокрушени серлца, и въ произвольномъ наказаніи себя, дабы не подпасть невольным в казням в праведнаго Судіи. Четпертое, чтобЪ избыть казней и получить помилованіе у онаго Судіи, надобно непрестанно вопищи и сердцемъ и устнами къ Его милосердію.

Такъ намъ начершаль образъ покаянія, пришедый въ мірь гръшныя спасти, сладчайшій Іисусь, возлюбленный Сынъ Отца небеснаго, живымъ примъромъ представя оный. Если мы хощемъ тожъ получить, что и сей Мышарь, кошорый ошь Господа нашего удосшоился не токмо помилование пріобръсти, но и похвалу: то тъмъ же образомъ поступимъ и мы кающеся. Иной вилъ не можетъ быть доволенъ ко спасенію. Въ семъ составъ, который намъ описанъ отъ хотящаго спастися намЪ, есть существо покаянія. А существо вещи всегда одинаково быть должно. Чего ради не думай, что спасещися, ежели пренебрежешь тако кантися.

Но воть: иной можеть быть думаеть, что нъть ему нужды каяшися; иной спыдишся; иной совсъмъ и приступить къ тому не умъетъ; а иной смъется, говоря, что ето баснь. Первой есть Фарисейскаго духа, мня о себь, что онъ безгрышень есть. Второй, яко великимъ саномъ почтенъ, и какъ такую подлость оказать можно, чтобъ умилиться, чтобъ признаться худымь, чтобъ начать биться въ себъ самомъ. Третій не разумъешъ, что есть гръхъ, и коль онъ противенъ есть Богу, и подлинно ли есть уготована казнь за гръхи, и потому не знаеть, что дълать, чтобъ каяпься. Четвертый подлинно см вется. Ибо он в хотя, может в быть, и въришь, что есть Богь, но о себъ заключаеть, что онъ не разнешвуешъ ошъ скошовъ шъмъ, что жишь и Если жишь, то нъть дъйствія, которымъ умерешь. X

бы онъ согръшиль. Ибо де и скопть не согръщаешь. что ни дълаетъ. А когда умретъ, то съ тъмъ все умреть же. И чего чаять послъ того, когда не останешся ничего? Его мысль: тиори что хочешь, и невойся ничего. Сей последній бельейшій всехь. Ибо опічаянный есть. Ибо не токмо не върипъ, но и хулишь. Его не можеть обращить увъщательное слово: ибо окамененъ уже еспь въ самомнъни. Таковому ошмънная судьба нужна, чтобъ могъ онъ на пушь спасительный обращитися. А ты, блудящій въ невъдвни, чего ради шаковъ еси? Ты гръша, не знаешь, что есть гръхъ? и не умъешь каящися? Такъ видно. что ты не знаешь закона Божія, ты его не чтеши Коль же не справедливъ еси для самагожъ себя! Прилъжишь ты щоть дълать пвоему домашнему имънію, а о душевномъ нерадиши? Зри! ибо сіе на въчность тебъ нужно, а то временно есть. И изъ чего спасение пебъ зависить, то предпочти всему. Не опускай ни дня ни часа, чъмъ можешь угодищи Отцу твоему небесному, который тебе яко сына ждеть во царстве свое. Тыже высокоименитая глава. подумай, должно ли тебъ стыдиться припалать къ стопамъ Царя царствующихъ, и признаться предъ нимъ виновнымъ, и умилишься, когда тошовъ бываеши предъ Царемъ земнымъ перспъ подножія его лобызаши, и слезами оную разшворящи, шолько бы прощеніе и помилованіе от него получить? Подумай! и ежели сію справедливость совъстію твоею измърять начнеши, какъ надобно: по конечно ни чъмъ себя не предпочтешь предъ величествомъ Творца всъхъ, паче подлъйшаго поселянина. Ибо здъсь не по санамъ мы разсуждаемся, но по исправности законной, и по сердечному расположенію. А ты, Фарисейским в духом в наднадменный, мыслиши о себь, что чисть еси оть порока, и ньть вы тебь грыха! но скажи, Ангель ли ты, или человыкь? Видимы, что не Ангель; ибо туже плоть имати, каковую и другіе люди. Убо человыкь ты какь и прочіе. Убо всымь нодлежить слабостямь, каковыя вы естествы, человыческомы вообще зрятся. Убо если не сегодни, то вчера, если не вчера, то прежде того, а можеть быть и сего дни не токмо вы маломы, но и вы великомы согрышлы еси, и оты святости, каковая вы насы должна быть вы сходство образа Божія и подобія, по которому мы сотворены, отступиль еси. Такы не лучше ли и тебы вопити кы милосердію Бога и Творца твоего, какы и мытары учиниль, да помилованы будети, нежели мечтати, якобы ты всьхы праведныйшій еси.

Возлюбленная мнъ братія! подлинно при прочихъ нашихъ худостяхъ, и сіе къ нещастію нашему въ насъ часто отрытается, что мыслимъ, яко бы много добра надълали, когда нъчто малое, да и то едва совершенно, по закону сохранимЪ, или соптворимЪ. Чего ради смиренная мудрость потребна намЪ паче всего. Безъ нея ни покаяніе дъйствительно быть можешъ. Сердце сохрущенно и смиренно Богь не уничижить. И, гордымь Онъ протишится, смиреннымь же даеть влагодать; которой дабы и мы сподобились, пю, хотя и вся сотворимь повельная намь, да мнимь о себъ, и да глаголемъ, яко, яже должни въхомь со-лук. 17. тпорити, сотпорихомь, впрочемъ раби неключими ст. 10. есмы. Къ каковому смиренномудрію самъ Спасъ нашъ челов Бколюбно научаеть. Ему же и буди честь и слава, со Опщемъ и со Свяпымъ Духомъ, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.



## СЛОВО

Въ недълю о блудномъ сынъ. 1781 года, Генваря 31 дня говоренное.

Яко сынь мой сей мертпь вы, и ожипе, и изгибль вы, и обрытеся.

Лук. гл. 15. ст. 24.

ловеса сія сушь ощца о сынЪ шакомЪ, который взявъ имъніе от него, пошель куды ему захотвлось, и расточа оное имущество безпутнымъ жишіемь, раскаялся, бывь ушфснень отвсюду пагубными обстоятельствами, и пришелЪ сЪ великимЪ умиленіемЪ кЪ опіцу своему: вЪ нынбшнемЪ же Евангеліи въ наше научение чтенная. Мы вникнемъ въ силу словесъ сихъ отъ Христа Спасителя нашего притчею предложенныхъ. И пришча убо есшь въ повъствованіи: но словоположенія простую истинну заключають. Какая же истинна сими словами означается? Сынь мой сей мертпь вв, и ожипе, и изгивль вв, и овретеся. Означается истинна сія, что гръхами человъки умираюшь и гибнушь, а покаяніемь оживляющся и обрътаются. Но подлинно ли такъ дълается, и какимъ образомъ сіе дъйство происходить, надобно теперь, яко не всъмъ поняшное, изъяснить, и показать: коль пагубное эло есть грвхв, и коль спасительно похаяніе. А сіе узнавъ, чтобъ всеприлъжно опасались мы гръха; согръщивъ же хопія въ маломъ чемъ, топть часъ обращались бы кЪ покаянію.

И воистинну гръхомъ умираемъ мы, возлюбленніи! Но чтобъ сіє уразумъть въ существъ, надобно напередъ сказапь, чио есть смерть? Смерть въвидимомъ событіи есть разлученіе души жизненной отътьла, и тъла плъніе въ распаденіи частей его. О семъ споришь и сомнишься кажешся никто не можеть. Ибо очевилно всякъ о томъ удостовъряется. Но по гръху чию есть смерть? По гръху смерть есть разлучение духа ошъ самой души, и души шлъніе въ распаденіи составовъ ея, или свойствъ отъ добраго порядка. Духъже здъсь разумъешся со всъмъ не шо, что душа; но даръ оный, который душу содержить въ порядкъ, и оказываеть ее въ цълости подобія Божію образу, по которому человъкъ созданъ. И такъ сей даръ есть самое совершенство по, когда человъкъ и мыслитъ и шворишъ все, что съ волею Божіею согласно, и ни въ чем в закона Ето не преступаеть. Такое совершенство было, какъ только человъкъ созданъ въ бытіе. И по іпъ поры продолжалося, пока онъ заповъди Божія не преспупилъ. По чему во святой Библіи въ бытейской книгъ пишется, что Адама и Евву Богъ сотпориль по Быт. т. образу Споему и по подобію; то есть, одариль ихв ст. 27. не шокмо душею разумнословесною, но и шакимъ совершенсивомь, что всъ души своиства, разумъ, воля, память, и способности къ дъяніямъ внъшнимъ, согласно святость богоподобную содержали. Но какЪ скоро преступили заповъдь Творца своего сія богоподобная чеша, тоть чась послъдовала во ономъ ихъ разстройка, и святости паденіе, и совершенствъ плавніе, или пагубной безпорядок в отв дайства страстей и похотей. И се есть смерть духовная, котпорой въ слъдъ наступила и тълесная разлучениемъ души от в пъла, и пъла въ прахъ обращениемъ! X 3

И какъ прешилъ заповъдуя онымъ Праопцамъ нашимъ Владыка и Зиждишель, что смертію умруть, пр оньcm. 17. же чась снедять оть запопеданного дрепа, такъ и послъдовало. А изъ сего собышія явствуеть, что оный дарь, или совершенство, не есптественными силами сохранялся, или сохранишься можешь, но Творческою благодатію. И какъ скоро повиновеніе наше волъ онаго Господа, и согласіе съ Его закономъ не будешь вы дыйствіи; такь вы слыдь того отвемлется оная благодашь правосудіемь всеправеднаго Владыки, и мы падаемь съ прекрасной оной спиепени богоподобной свящости, и лишаемся совершенства преестественнаго, которое потому и духомъ нарицается, что ничего ошь плоти, или оть страстей вь союзъ плоти раждающихся, къ нему не примъшивается, но едина блистаеть чистьйшая непорочность. А потому пагубныя оныя дъйства гръха Адамъ и Евва столь чувствительно узнали, сколь имъ осязащеленъ былъ первобышный образъ жизни, состоявшій цъло въ непорочности, и вь совершенствь духа душу оживляющаго. Мы нынъ такъ не чувствуемъ, потому, что не бываемъ никогда въ верьховной оной спепени духовной жизни, и всегла находимся въ челюстяхъ смерти, или, какъ къ Ефес. 4. Павель свящый называеть, носимь псегда пнутры нась петхаго челопека тлеющаго пв похотехь. И какъ тоть, кто изь младенчества до старости находится слабоздоровымъ, не разумъешъ, что по есшь бышь крвпкоздоровымь? такь и мы примо не понимаемь, что по есть духовная жизнь, и ей пропивная смерть, поелику всегда влечемъ пілъющее соспіонніе? Если же что о семъ разумъть начинаемъ, то возводять насъ къ сему познанію священныя книги, и піъ примъры въ нашемъ родъ возсіявшіе, которые точно прямую добро-



доброд Бтель совершили, и въ знаменитую высоко духовной жизни взошли.

Вошр коликое эло есше грфхр! Вошр каковыя его дъйствія! И такъ, что Христосъ Спаситель въ припуъ о блудном в сын в, ко от цу возвращившемся, предложил в, и что ошецъ объ ономъ сынъ сказалъ: яко сынь мой сей мертавые, и ожите, и изгивлыть и обрытеся: пючно чрезъ то разумъются тъ люди, кои отлучились от в Опща своего небеснаго преступлением в Его закона, и воистинну умерли духовною смертію, и изгибли конечною пагубою шли, и осужденія на казни в вчныя. Но когда они ученіем в свящаго писанія, и в врою раждающеюся от онаго, пришедъ въ чувство своего окаянспіва, и воспомянувь, коль бы лучше быпь имъ въ любви и милости у того Господа и Владыки, который имъ далъ бышіе, и всякимъ самъ не измънно изобилуеть благомь, начнуть умилятися, начнуть воздыхань, начнунь имя Его пресвящое призыващь сердцемъ сокрушеннымъ и смиреннымъ: то не можетъ оный Владыка, сый благоспь безконечная, не можетЪ къ нимъ не обращиться, не можетъ не воззръть милостивным в окомв. Паче же, вотв какв описывается Его преклонность кЪ кающемуся. Онъ узръвъ его еще далече суща, узръвъ познаніемъ сердца его раскаивающагося и болящаго, столь умиляется надъ нимъ, яко воставь, скоро печеть на стрычу ему, и срытя нападаеть на выю его, и отечески лобызаеть его. И хотя таковый челов Бк в множество гр вхов в сод влавшій, призная истинну, говорить: отче! согръшихъ на небо и предъ Тобою! и уже нъсмь достоинъ нарещися сынъ mвой: однако Отецъ небесный отнюдь ничего въ укоръ не говоря, тоть чась повельваеть изнести сдежду первую, и облещи его, и дашь перспень на руку его,

и сапоги на нозъ. А симъ знаменуется вся та доброта, въ каковой создаль сію свою тварь Господь оный, и любовь къ ней, въ каковой ее прежде отступленія ея содержаль. И недовольно сего, что возвращаєть достойнство сыновнее недостойному сыну, но и пиръ его ради сотворяеть, и приведте, глаголеть, телець упитанный заколите, и ядше позпеселимся. А для чего? Яко де сынь мой сей мертивые, и ожите, и изгивльть, и овретеся. Видите! коликое человъколюбіе Бога и Творца нашего! видите коликая и сила покаянія есть!

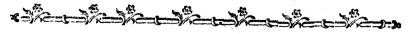
Хопя же то и правда, что обращающійся раскаяніемъ не тоть чась оказываеть, что онь взошель въ степень онаго совершенства, которое цъло составляеть жизнь духовную, жизнь столь непорочную, въ каковой первой челов Бк В был В создан В: однако того желающимъ себя представляеть, и къ тому тщаніе свое напрягать объщавается; и чтобъ могъ сіе получишь, що въ руцъ Всесильнаго Творца своего себя предаешь, да онь совершиши его намърение поможешь. Почему истинно кяющійся и видимъ бываетъ отъ часу лучшимъ въ жизни. Примемъ на усмощръніе сего событія кого нибудь из в тъхв, кои точно такими явилися, каковых в желает вид вти Отець небесный, и въ коихъ сей Ошецъ показаль, что онъ подлинно съ ними есшь яко съ любезными себъ чадами, свою присудственность чрезъ силу чудотвореній. Да предстануть намъ преподобіемъ пресіявшіе изъ мужей Моисей Муринь, а изъ женъ Марія Египетская (\*), не простые преждебывшие гръшники, но первый много ժուժո

<sup>(\*)</sup> Моисея Мурина житіе повъстію описывается Авг. 28. а Маріи Египетской Апр. 1. дня.

лъпъ препроводившій въ разбойничеснівъ, и во всъхъ другихъ злодъяніяхъ; вторая же во всякомъ родъ плотоугодія валявшаяся. Но когда пришли сіи челов вки въ чувство, когда истинное покаяние облобывали, когда всъмъ сердцемъ прилъпилися къ любви Творца своего; то первъе возненавидъли гръховную жизнь, и много подвига для сего оказали, да не паки препяпи будуть элымъ обычаемъ. По побъдъ сей взошли въ безстрастіе, потомъ встали на степени чистаго нрава; а наконецъ стяжали святость такую, что и чрезъ чувства ихъ, и чрезъ глаголаніе являлося Божіе присуптствіе, и будущая предвид бли, и кончину свою предсказали, и смершь шБлесную яко сонъ пріяли, и Ангельскими ликами въ небесная препровождены. Усумнишся ли кшо о семъ моемъ сказании, шошъ да прочиеть повъсти житія ихь, и узрить большая, нежели что мною въ краткости изречено.

Такъ видите, что судъ Божій, по первомъ паденіи нашемъ во Адамъ Праотцъ, опредълиль намъ труднымъ путемъ возвращаться къ первому достоинству; и какъ бы по степенямъ восходить ко оному совершенству, которое мы первобытно имъли, и ослушаніемъ нашимъ потеряли. Чего ради и предлежитъ намъ, какъ для подъятія трудовъ не унывать, такъ и труды принимать для усмиренія страстей, для очищенія совъсти, для вселенія добродътелей въ душу, охотно и бодрственно, дабы удостоиться могли и здъсь призрънія отъ многомилосердаго Владыки, и по отшествіи во оной въкъ совершенное ублаженіе со святыми Его получити. Еже и буди, буди. Аминь.





## C A O B O

Въ недълю сыропустную. 1781 года, Февраля 14 дня.

Аще отпущаете челопькомь согрышенія ихь, отпустить и памь Отець пашь невесный. Аще ли не отпущаете челопькамь согрышенія ихь, ни Отець пашь отпустить памь согръщений пашихь. Егда же поститеся, не вудите яко же лицемъри сътующе, помрачають во лица споя, яко да япятся челопекомь постящеся. Аминь, глаголю намь, яко поспріемлють мэду спою. Ты же постяся. помажи глапу тпою, и лице тпое умый: яко да не япищися челоп вкомь постяся, но Отцу тпоему, иже пь тайнь: и Отець тпой пидяй пь тайнь: поздасть тевь япь. Не скрыпайте себь сокропищь на земли, идыже черпь и тля тлить, идъже татіе подкапыпають и крадуть. Скрыпайте же севь сокропище на невеси, идъже ни черпь, ни тая тацть, и идъже татіе не подкапыцають ни крадуть, идъже во есть сокропище паще, ту вудеть и сердце паше.

Мато: гл. 6. ст. 14. и слъдующіе.

Се каковое предложилося намъ ученіе сего дни уставомъ церковнымъ оттъ словесъ Учителя небеснаго Христа Спасителя нашего! И какъ слъдуеть намъ въ грядущія дни подвигъ поста, то чтобъ онъ предпріять нами быль, и препровождень, и окончань съ тъмъ усердіемь, съ тъмъ успъхомъ, съ тою пользою, каковыя усердіе, успъхъ, и польза, представляють въ совершенствъ оный подвигь: нужно убо конечно не иначе намъ расположиться, какъ предвъчной оной Премудрости, насъ ради, и спасенія нашего ради во плоти явившейся, словеса наставляють. На сей конецъ и чтеніемь онъ Евангельскимъ громкогласно во уши наши

наши влагалися. И хошя он в сшоль собою ясны кажущся, что никаковаго бол в шолкованія мняшся не требовати: однако мы вникнем в еще в в обстоятельства, и эд влаем в ими к в нашему предмету принаровленіе, из в чего может в быть дух в наш в созиждется к в н в которому прествянію.

Подвигь поста чего ради намъ назначается? того ради, чтобъ мы имъ въ лучшее и большее пришли чувство о гръхахъ нашихъ, и усерднъе покаялись, и твердую надежду о спасеніи нашемъ спіяжали. Такъ вошь и при способа къ совершенству сего намъренія Хриспюмъ Господемъ предписаны, а церковію намъ нарочно чтомы бывають. Перпый способь, чтобъ мы сами оппущали согръшенія ближнимъ нашимъ. ежели хощемъ, чтобъ наши согръщения Отецъ нашъ небесный отпустиль намь. Иначе и пость намь не поможеть, пусть будеть онь найстрожайшій, ежели сего не учинимъ. И коль се справедливо есть! Коль же и снисходишельно ошъ стороны Бога нашего! Справелливо; ибо н фсть достойно немилосердаго милосердіем в снабдити. И праведно есть милости удостоити, кто самъ милость оказываеть. Богъ ничего не можеть лълаши не въ сходственность своимъ концамъ, кои отъ Него предположены. Для насъ конецъ у Него назначенъ. чтобъ мы были Ему подобны, какъ въ блаженномъ пребываніи, такъ и въ свяпюсти, по мъръ въ естествъ нашемъ состоящей. Блаженное же пребывание не можетъ прежде датися, какъ по уподоблени свящости святых В Святьйшаго. Свять же будеть всякь, ктю свойствамъ божественнымъ подражать потщится. Слъдовашельно, хощеши ли шы помилованъ быши и прощенъ въ швоихъпредъ Царемъ небеснымъ преспупленіяхь: подражай Его милосердію. Прости и ты твоему Ц 2 брашу

брату погръщившему предъ тобою. Уподобися тако Отцу твоему, иже есть на небесъхъ, да и Онъ по подобію сему поступить съ тобою. Ибо великое есть праведному Судіи обязательство къ помилованію, когда самое подобіе взываетъ къ Нему тако: прости сему, блаже, яко и онъ простиль есть.

Но вЪ разсужденіи нашей низкости, и недостоинства предъ величествомъ предвъчнаго Владыки, о коль величайшее неравенство! Той есть Богь, а мы бреніе. Той есть Творецъ, а мы малъйшая часть изъ тварей Его. Той есть Царь царствующих ви Господы вселенныя, а мы Его нижайшіе раби. И зд бсь ли поставляется въ мъру, что якобы простити намъ обязуется оный Владыка, когда мы прощаемъ нашей браши подобнымъ намъ человъкамъ? Воистинну не иное что есть сіе, какъ, по величеству имени Владычня, величайшее снисхождение. И воистинну сие объявление Его коль есшь несомнишельно, сшоль должно бышь намЪ побудительно къ дълу милосердія, поелику толикимъ снисхождениемъ намъ внушается, что якобы обязанъ булучи оный небеси и земли Творецъ нашимъ прощеніемь, не можеть не простить нашихь къ Нему согръшеній. Да двигнеть убо сіе воображеніе и глась Евантельскій сердца наша на милость и прощеніе, когда толь для насъ легкій способъ представляется къ прощенію нашихъ гръховъ предъ праведнъйшимъ Судіею.

Вторый способь, чтобь мы могли пость нашь чисть и совершень оказать, а тьмь и дъйствительныйшее врачество на грыхи сотворить, есть сердца вы томь доброе расположение, такь, чтобь мы постяся ни лицемы ріемы оный подвигы не опорочили, ни небреженіемы не довели кы нарушенію. Ибо весьма удобно вы насы сіе бываеть, что когда доброе дыйствіе

лъйствие предприемлемъ и законное, то прежде времени уже хвасшаемъ, и являемъ себя, что мы хорошо дълаемъ, и во многомъ якобы превосходимъ другихъ. А сія мысль, видящему сердець нашихь движенія, шоль бываеть непріятна, что онь не можеть не отвергнуть и дъло и дълашеля, коль бы оное и сей впрочемъ ни хороши были. Почему въ предосторожость и говоритъ писаніе: нечисть предь Богомь псяхь пысохосердый. И: Пришч: 16. Господъ гордымь протипится, смиреннымь же даеть 5. Пришч: *влагодать*. И такъ чтобъ не послъдовало съ нами сего, ков: 4. 6. и чтобъ мы не потеряли пруда нашего постнаго, учитъ Спасишель нашъ сице: егдаже поститеся, не вудите якоже лицемъри сътующе; помрачають во лица споя, яко да япятся челопъкомь постящеся. Аминь во глаголю памь, яко поспріємлють мэду спою. Похвалы исканів бываешь двоякимь образомь, или усшнымь хвасшоствомЪ, или прикровеніемЪ, что будто мы великіе подвижники въ добродътели, а сами весьма слабо поступаемъ въ дъяніи добромъ. Первый видь есть безстудное исканіе челов вческой славы; а впюрый, лукавое ловленіе оной, но Всев Бдущему Владык в весьма видный и извъстный. И сей то есть гнуснъйшій порокъ лице-Такъ какъ же испрамърія, а оный самохвальства вляеть Іисусь Христось лицемъріе во святомъ посту? ты же, говоришь, постяся помажи глапу тного, и лице тпое умый, яко да не япишися челоп вхом в постяся, но Отцу тоему, иже пв тайнь: и Отець тпой пидяй пь тайнь поздасть тевь япь. Видите. какЪ надобно скрывать благое поста! ТакЪ по пристойности и всякую иную доброд втель должны мы весьма беречь, чтобъ не явинь міру, или хвастовствомъ, или лицемъріемъ. А чтобъ мы не думали, якобы лишимся чести за доброе твореніе, ежели не Ц 3 явимся

явимся предъ очи людскія онымъ, то да представлялибъ себъ, яко далеко праведнъйшій чшишель и наградишель есть за добрыя дъла Царь небесный, онъ же и Опецъ нашъ, яко произведшій насъ въ быпіе на то, да ублажитъ всякою своею милостію. И ревнишель есшь съ крайнъйшимъ неудовольствиемъ, если мы его честь раздираемъ къ человъческой: то есть. Творца сравниваем в съ тварію, півмъ, что не довольны будучи Его объщаніемъ о чествованіи насъ, ищемъ еще въ суешномъ міръ славы. И такъ, если обращимся къ мірской, то Онъ по нужа в лишаеть насъ своей славы и чести. Почему и Христосъ Спаситель говоришь: Аминь глаголю памь, яко ( таковіи челов вцы) посприемлють мяду спою, то есть, забсь на земли, а на небеси у Опца небеснаго уже не должны чаяпь оной. Да блюдемъ убо себя возлюбленній, со всъхъ странъ нашего обращенія, чтобъ или тъмъ, или другимъ обравомЪ, не потеряли нашего богатства духовнаго.

Но вошь еще и третій способь, коимь поприще или наче вся наша жизнь, управляется кЪ поспіа. благому концу, то есть: чтобъ мы, по наставленію Наставника и Учителя нашего верховнъйшаго и виновника спасенія, не скрывали сокровищъ нашихъ на земли, но на небеси. Для чего? для того первое, что на земли ле сокровища и черпъ и тля тлить, и татіе подкапыпають и крадуть, а на небеси опінюдь того не можеть быть. Второе, что идъже сохропище наше есть, ту вудеть и сердце наше. Что сіе значить? чрезъ сокровища разумъющия имънія наша, или внъшнія и тълесныя, или духовныя и выутреннія. И обоя можемъ мы сокрывашь или на земли, или на небеси. А какъ имънія внъшная супь вещи земныя, доволь. ствующія наши тБлеса, и услаждающія чувства, и NPO

очи веселящія; внутреннія же доброд втелей собраніе, и познаніе, ош'ь искуствь стяжанное, душамь нашимь удовожьствіе творящих в, и ко спасенію пособствующихъ; то и сокрываемъ мы на земли обоего рода сіи сокровища, когда или растощаемъ ихъ безпушно и не по разуму, во угождение своей плоти, и плотиныхъ людей; или пакъ упаеваемъ, что отнюдь не пользуемъ ими ни себя, ни другихъ. Напрошивъ ошносимъ оныя въ небесныя хранилища, когда дълимся оными щедро съ ближними нашими, и всегда ищемъ случая, как'ь бы ихъ употребить не инако, развъ во славу Божію, во славу шого, колюраго благодашію оныя им вшь мы возмогли. Смотритеже, что говорить Христось Господь? Онъ говорить, что когда мы на земли скрываем в сокровища, по оныя червь и шля шлишв, и татіе подкапывають и крадуть: а когда ихь вь небо отсылаемь, по опиодь того для нихь не можеть быть. И подлинно такъ. Ибо внъшнія имънія наши конечно без'ь употребления у скупых в гніють, и червями и шлею сибдающся, а временем и ворами уносящся: у безпушных в же расточителей паче червей и тли, снъдаетъ роскошъ, и обманщики паче тайныхъ воровъ расхищають, и ихъ лишають всего. нему же сокровищу, то есть, добрых в дълв, неосторожные имъщели своею лъностію раждають тлю безЪ успъшности въ оныхъ, и черви славолюбія самомн вніем в производять. А то и другое усмотря невидимые оные и хипръйшіе папіи, духи элобы поднебесные, въ тотъ часъ большими искущениями подкапывають его хранилищное мъсто, и вся до остатку разграбляють, и уносять, и оставляють нага и пуста стяжателя, который прежде можеть быть зъло богаш в благодатію Господнею являлся. О! коликаго убо сожасожальнія достойны толь нещастливые сокровиць стяжатели! Ибо не токмо тьмь они пребъдны становятся, что лишаются сокровищь своихь; но и что суду подпадуть того Владыки, которому отчеть должны дать о талантахь своихь. Такь внемлимь себь и мы возлюбленніи! Внемлимь. Ибо вь числь такихь людей и мы можемь быть, ежели не тьмь образомь поступимь, каковымь поступать намь должно вь силу заповьдей во святомь писаніи данныхь, и намь часто внушаемыхь.

Се же нынъ время благополучно! Се нынъ дни спасенія наступають! время и дни святаго поста, и не пошому, якобы другое время и другіе дни препяшствовать могли нашему спасенію; но что мы случаи опущаемъ къ доброшворенію, и паче не радимъ, если не назначишся нъчто ко удержанію наших в стремленій. Пость же есть воистинну узда на страсти, и учитель богомыслію. А когда то и сіе въ насъ возимъетъ силу, конечно и сокровища наши не инако соблюдащи, или употребляти будемь, какъ по наставленію пекущагося о спасеніи нашемъ сладчайшаго Інсуса. И такъ, ежели поста не испоршим в или нашим в невоздержанием в. или лицем Бріем Б, или находящею опі в унынія л Бностію; но возвысим в паче бодростію духа, и прилъжаніемь къ молишвь, що конечно какь оный подвигь булеть совершень, такь и все наше имъніе, вся сокровища, пренесушся въ небесная хранилища, и сердце наше шамъ же всегда душевными мыслями прилъпляшься будеть, и мы за наше тщание и труды во свое время получимъ покой и блажество отъ Законоположипеля Бога и Опца небеснаго, Его же и будемъ славити съ лики Ангельскими во въки безконечные.





### C I O B O

Въ недълю первую святаго поста 1781 года, Февраля 21 дня.

Се поистинну Израильтянинь, пь немь же лысти несть.

Іоани, гл. і. ст. 41.

Сіе свидътельство даль пречистыми усты своими Іисусь Христось о нъкоемь Наванаиль, когда сей приближался къ Нему шествіемъ по предводительству Филиппа, прежде эдблавшатося ученикомъ оному небесному Учишелю, который Филиппъ говориль Насанаилу: его же писа Моисей пв законь и Пророцы, обрытохомь Інсуса Сына Іосифопа, иже оть Назарета. Но какъ Назаретъ не токмо не славенъ былъ градъ. но и въ презръни у высоком Брных в Тудеевъ, то по причинъ сей сказалъ Наоанаилъ: omb Назарета можеть ли что добро выти? То есть: не ужь ли толь знаменишое Богомъ объщание, каковъ есшь Мессія, ошъ Назареша имбеть явитися, когда ничего славнаго по сіе время, и ни Пророка не явливалось из в того града? Филиппъ не словами ему доказывать предприемлетъ, но самымь дъломь, и говоришь: приди и пиждь. Насанаиль столь быль благимь любопытствомь наполнень, что не медля пошель, да видишь вождельнато Ізраилю Избави. шеля. Інсусъ же видя его къ себъ грядуща, и проницая его сердца расположение, встръчу ему глаголеть: се поистинну Ізраильтянинь, пь немь же льсти несть.

Я представя сію вам'ь краткую пов'єсть, возлюбленній, и к'ь прим'ьчанію то, что Христос'ь Спаситель сему челов'ьку, который его узнать прим'ьтн'ье пожелаль, сказать благоволиль, хощу говорить о том'ь: что и любопытство нужно к'ь п'вр'є по Христа, но искренность сердца нужняе того.

ч

3. 11.

Любопытство нужно для въры периве потому.

что оно сабды находипь извъстнъйшія кь върованію. Ибо, ежели бы и Наванаиль не имъль охотнаго луха испытать, подлинно ли таковъ есть Іисусъ, чтобъ за Мессію его почесть было можно побъ къ нему на свиданіе и не пошель, а шъмъ самимъ и пошеряль бы случай его узнашь, а изъ бесъдъ съ нимъ увидъшь. что конечно Онъ той есть, о которомъ писали Моисей и Пророки. Второе: въра птъмъ пвердъйшею чинится, когда любопытство есть. Ибо таковая человъка склонность, чтобь извъстнъе въдать и обстоятельнъе то, чему въришь надобно, нудишь его спрашивать разумнъйшихъ; нудипъ чипапь свяпое писаніе, или слушашь: нудишь вникашь вь связь исшиннь, кои проповъдующия; а шъмъ самимъ стяжеваеть въвышшемъ степени просвъщение, коимъ явствениъе усматриваетъ дъян. 17. того, къ которому въра ведетъ. Такимъ образомъ любопышны были Солуняне оные, которые по проповъди имъ отъ Павла святаго учиненной, яко Христу подобаще пострадати, и воскреснути от в мертвыхв. и яко сей Іисусъ есть Христосъ, по вся дни разсуждали писанія, аще суть сія тако. А по тому и пріяли де слово, которымъ ихъ Павелъ наспіавляль на путь спасенія, со всъмъ усердіемъ. Третіе: любопытствомъ удостояется человъкъ познанію вышшихъ и сокровенн Биших в таин воистинну любопытный подо. бень есшь прилъжному земледьльцу, который большее и изящивищее получаеть число плодовь, нежели не тако прилъжащій. Утверждается сія истинна примърами изъ писанія. Опіличнаго ради любопытіства своего Моисей удостоился видъть Бога, какъ бы другъ друга лицемъ къ лицу. Ибо онъ и просилъ, что ежели онь есшь избраннъйшимъ предъ божескими Его очами паче

паче иныхъ, какъ къ нему говаривалъ въ шемныхъисход. 33. явленіяхъ Господь, що явиль бы себе самаго откровеннъе, лада дабы увидъть могъ Его разумнъе, или явственнъйше. И хотя сказаль ему оный неприступный въ величествъ Господь: не позможещи пидъти лица моего: небо узрить Стихъ 20-челопъкъ лице мое, и жипь будеть: однако объявиль ему способъ, какъ можетъ при нъкоторомъ особли стихъ 22-вомъ явленіи узръть отличную славу Его величества. 23.

Даніиль Пророкь многимь постомь, и молитва-книг дами прильжными, и глубочайшими помышленіями, каквинл. 9. бы принуждаль Вседержителя Бога, дабы ему открыль, почему люди Ізраильскія больше иныхь народовь, неменьше грышныхь, да еще и невырныхь, страждуть, и какія судьбы его вытомь сокровенны суть. Почему являяся ему Архангель Гавріиль называеть его мужемь желаній. Азь пріндохь познастити тевь, говорить сей Ан-книг. Дан. гель, яко мужь желаній еси ты. Размысли убо о словеси, гл. 9. 23. и разумый вы явленіи, то есть, каковыхы ты вещей, или таннь откровенія ищети, се оныхы тя Господь свыдынію научити хощеть, по твоему любопытству.

ИзЪ Апостоловъ Христовыхъ Оома столь былъ любопытень, что отнюдь върить не хотъль, яко тоган 20. воскресъ Гисусъ Христосъ, пока не увидитъ самъ Его 25. жива. Да еще и тъмъ былъ не доволенъ, чтобъ увидъть и повърить, яко Онъ есть точно воскресший его Учитель; но требовалъ осмотръть и язвы гвоздинныя, и ребро копіемъ прободенное осязать. И какъ сте любонытство его было не коварное, но и ему, и многимъ въ пользу, и въ утвержденіе въры общественной послужить могущее; то все и получилъ соотвътственно своему желанію Оома любопытный. Увидъль онъ Христа Гисуса, осмотръль и язвы гвоз-тога. 20. динныя на рукахъ и на ногахъ, и ребро богочеловъчное, 27.

Ч 2

въ коемъ осталась рана по прободени копіемъ отъ воина на крестъ, осязаль столь вникательно, что оть ужаса усмотръвъ глубину таинъ и судебъ Бостикъ 23. жіихъ, воскликнулъ: Господъ мой и Богь мой. И такъ всей вселенной проповъдаль Оома твердъе своимъ любопытствомъ, нежели гласомъ, что воистинну воскресъ Іисусъ Христосъ, и есть не простый человъкъ, но Богъ воплотивтися.

И паки: что Павелъ позванъ во Апостольство Хрисшово ошивннымь образомь, какь чишаемь вы книгы ДБян. О. 2.къкорин. дъяній Апостольскихъ: что восхищенъ быль до третіяго небеси: что носланіями своими бол ве паче вс Бх в другихь Апостоловь описаль и изъясниль таинства хриспіанскія и ученіе; что тому причиною? вожстинну не иное ошъ его спороны, какъ что онъ отъ природы былъ высокопаренъ умствованіемъ, и простирающійся къ вышшимъ разумъніямъ. Почему самъ нъгдъ свидъшельдъян. 22. сывуенъ о себъ, что онъ ревнишель быль Божій, и къ филип наученъ извъстно отеческому закону, и по ревности гониль церковь Божію, прежде нежели здылался учени-3. 6. комЪ ІисусЪ Христа и АпостоломЪ. Когда же симЪ учи-1. Нь кор: ненъ сталь, то паче псехь, говорить самь, то есть прочихъ Апостоловъ, потрудихся. Всъ его сін поступки 15. IO. явственно представляють, что онь удостоился вышшая эр Б ти, и большая изглаголапи, и ревносин Бе за истинны споять, по его преднествовавшу любопытству.

Но когда я говорю о любопышешвь, удосшоевающемь человька благодаши Господней кь вышшему просвъщенію его: то не думайте, мои Слушатели, якобы сіе одного было достоинства съ тъмъ, каковое въ себъ питають и оказывають ныньшняго въка мудрецы. Нъть, сіе послъднее есть то, которое заслуживаеть назваться первою ступенію во дно адово. И подлинно такъ.

доброе любопышсиво воисшинну Ибо какъ первыя стези къ царствію небесному предполагаеть: такъ элое, или, которое не согласно съ волею и намъреніемЪ Бога Творца, конечно есть первое поступленіе Чего ради я въ началъ бесъды и сказалъ, что хошя доброе любопынство и нужно кЪ въръ во Хрисша, но искренность сердца нужняе того. первомъ выше я изъясниль, а вторую почитаю нужнъйшею для того, что она паче любопытства Богу люба. Ибо, хошя любопышство по въръ и добро есть; однако заключаеть нъкоторое какъ бы неудовольствие. что отрицается по силь онаго человык вы тоть чась принять, что Богь внушаеть, и исходить какь бы вь спорь съ нимъ, что для него мало увъренія того. котпорое поназывается; почему и ищеть большаго: а искренность чисто представляеть сердце; и какъ скоро гласъ къ пользъ зовущій услышить человъкъ искренностію наполненный, не раздумывается много, и не ищеть дальнихъ доказательствъ; но идетъ аки овча за пастыремъ; послушливо все пріемля и исполняя, что ни возлагается на плещи его, доброд тели ради и в тры. Таковъ примъръ видимъ мы, когда Іисусъ Христосъ н Бкошорых в позваль во ученики себ в однимъ шолько изреченіемъ: грядита по мнв: и они въ топъ часъмате: 4. все оставя домашнее, пошли въ слъдъ Его, и ходили 19. 9. ст. съ Нимъ во всю Его бышность на земли, а потомъ 9. и сами учинились проповъдниками въры въ Него. велЪ же хошя и былЪ промысломЪ БожіимЪ назначенЪ во Апостольство; но не позванъ такимъ образомъ ошъ Господа Іисуса; позванъ же по возшествіи Его на небо: Авян 9. 4. и позванъ спрогимъ къ нему приступомъ. Ибо мни-5. 6. мая мудрость Павлова и любопытство великое, пребовали ев нимв такв поступить, хотя впрочемв онв подлинно пред28,

20.

Іоан: 13. 23. и 21. предвиденъ былъ, яко есть избранный сосудъ пронести имя Господне предъ Цари и языки.

А Өома шакже хошя и удосшоенъ по его любопышспву шого высокаго свъдънія, каковаго желаль:
однакъ наказанъ выговоромь симъ: яхо пидъпь мя
пъропаль еси: влажени не пидъпшіи и пъропапше. О
Іоаннъ же напрошивъ брашъ Іаковлевомъ часто слышимъ
въ Евангеліи, что онъ былъ той, его же любляще
Іисусъ, то есть: что сей ученикъ паче иныхъ любимъ
быль Господемъ Іисусомъ. Но чего ради? Того ради,
что онъ искреннъйшимъ усматривался, и можетъ
быть никогда не докучалъ своему Учителю запросами
недовъреніе оказывающими; но просто слушаль Его
ученія; и доволенъ былъ тъмъ, что самъ собою великій сей Учитель предлагалъ устно и дълами являль.

Благочестивіи Слушатели! вы понимаете, на какой конецъ сія бесъда моя къ вамъ простиралася. Вы довольно извъстны, что и мы состоя православной церкви чада, имянуемся ученики Іисуса Христа. Сабдоващельно и должны мы въроващь въ Него, и всему ученію Его, и всъмъ шайнамъ, ошкровеннымъ чрезъ Такъ вошь и нужны намъ сіи свойства, любопытстпо и искренность. Но примътте изъ вышереченных в, какое нужно любопышство, и въ каком в степени, и коль оно не должно разлучено быть отъ Правда: въ началъ ръчи нашей упомяискренноспіи. ненный Наванаиль приходиль въ первой случай ко Христу Госполу съ любопышствомъ, чтобь Его усмотръшь и изъ поступокъ и изъ словъ, каковъ Онъ окажется: но спослъдствовала и искренность намъренію сего мужа. Ибо иначе не услышаль бы онъ тако въ лице ему изреченной похвалы: се поистинну Ізраилтянинь, пь немь же льсти ивсть. И паки, когда по не многомъ разразглагольствіи топів часв увбрився Наванаиль сказаль: Раппи! ты еси сынь Божій: ты еси Царь Ізраплепь: услышаль оть Господа: зане рвхв ти; яхо пидвхв тя подв смохопницею, пвруещи, вольши сихв узриши. Видите, чего удостоилось любопытство? по нему Наванаиль тоть чась вброю во Христа утвердился. А яко искренность не разлучна была оть онаго его вниманія; почему и скорое вброваніе последовало: то и еще большая узрыти, благодать получиль.

Внемлимъ убо и мы о себъ, какъ обращаемся въ разсужденіи върованія нашего. Любопы піствуемь ли ? да будешъ сіе не инако въ насъ, какъ шолько да лучше и швердъе въруемъ; да понимаемъ яснъе предлагаемое свяпымъ писаніемЪ. Ибо для насЪ ничего инаго и ненужно; поелику мы не сей день к в в в р в приступаем в, и не теперь слышать о ней начинаемЪ; но и родилися вЪ ней и воспиталися. Со всъмъ шъмъ весьма предосудительно будетъ къ нашему керад Бнію, если оное пщаніе оставим в, да паче ипаче просвъщимся въ въръ, по умножающемуся въ насъразумънію писанія. Таковое любопышство всегда есть похвально, да и необходимо нужно. Ибо многіе лжепророцы и лжеучишели исходянь въ міръ. Почему и запов вдуется намъ, чшобъ мы не всякому духу въровали; но искушалибъ духи, 1.102н: 4.1аще ошь Бога сушь. А къ сему чио нужняе, какъ не любонышешво, как' не испязание, кию и чио нам' предлагаеть; и откуду свои умствованія выводить; и къ какому концу ведешь; дабы не обманущься лжесловесіемь, и не допусшить кЪ душ Б нашей волка вы Всто пасшыря, или друга. Но вопреки не пюкмо похвалы не досшойно, но и проклятіе заслуживаеть любопытство, которое восходишЪ выше небесъ высокоуміемЪ, и нисходишЪ ниже безднъ своимъ самомнъніемъ: у котораго нъпъ ничего истиннаго, развъ только, что чувства предспавляютъ

къ познанію, и что разумъ по своему умствованію выводить. По первому не хотбли мудрецы міра сего сл Бловать за Христомъ Госполемъ, когда Онъ обращаяся на земли небесное свое учение съяль, хошя и божество свое чрезъестественными дълами доказывалъ при ономъ ученіи. По второму, многіє еретики явились, кои предпочли свое разумъние самому просшому ошкровенію Божію, и пали въ пагубу не возврашно. Было шакъ, и нынъ дълаешся между челов вками. Толь сильно есть любопышство на объ стороны, что и ко спасенію случаемъ бываетъ и къ погибели. По сей причинъ и церковь, православіе ушверждающая, вывела наконецъ толь громкій обрядь, по которому въ сей день иные благословляются ублажающими гласы, иные же грозными поражающся имянованіями. Внемлимъ убо мы, паки глаголю, внемлимъ себъ, воэлюбленная брашія! и что вь дущахь нашихь носимь помышленіями, чіпо разумомъ утверждаемъ, каковаго оно есть любопынства, испышно да разсмотряемъ. Нынъ буди сіе дъло наше, нынъ, когда еще живы есмы, когда не позваны еще на судъ оный, гдъ по въръ или оправдащься, или осудинься будень надобно. Тогда хоня и раскаемся, но не поможеть намь ничто. Ибо время не покаянію тог да настанеть, но возданию. Нынъ убо да попечемся о себъ, да пріимемъ чувство от тласа церкви, которымь нась наставляеть она кълучшему, а отводить от хуждшаго, и от самаго зла. Она хощеть насъ яко чадъ соединити Христу, сущи невъста его, им Бющая власть по творили на земли; а на небесн самЪ ІисусЪ ХристосЪ, яко глава, тъло свое имъетъ прославить всъхъ правою и несомнънною върою къ Нему прилъпившихся. Еже и намъ получити да сотворитъ челов Бколюбіе Его, и многія ще дрошы. Аминь.

пастыР-



# ПАСТЫРСКОЕ УВЪЩАНІЕ

О причастіи спятых таинь тъла и крови Христовой.

Всъмъ порученнымъ пъ пастпу нашу прапослапнымъ церкпи Христопой чадамь о господъ радопатися.

То долгу нашего Пастырскаго званія, входя мы вЪ развъдывание, какъ гдъ православные паствы нашея чада обращаются, въ разсуждении Христіанскаго благочестія, тщимся ув Бдать вопервых в о томв, коль часто въ годищное обращение приступають ко причащенію божественной трапезы тіла и крови Господа нашего Іисуса Христа. И изъ подаваемых в в бломостей, а иногла и от устнаго священников объявленія, узнаемъ мы къ крайнему сожалънію, что не токмо не малое число шаковых в бываеть, кои и во святую четыредеситницу онаго духовнаго брашна, от в котораго душа върная паче, нежели от внъшнаго хлъба пъло. подкръпляется, себя лишають: но еще и между тъми, кои показывають себя готовящимися, напослъдокь означаются испов Бдавшимися только, а не причастившими-И, что болъе насъ смущаетъ и удивляетъ, отроки и опіроковицы въ числъ піакихъже поставляются. Чему причинъ хошя мы и не изыскиваемъ ошъ ихъ духовных в ощевь: однако вообще сіи доносяпів намъ паче то, что оные не пріобщающіеся святых в таинв. не нЪкіими важными кЪ свяшынЪ сей недопущающими причинами, но по большей часши шъмъ ( что небреженіе о спасеніи в'Бчном'ь, и холодноспів в'Бры показываеть) отговариваются оть приступанія кь трапезъ Ш Господ-

26.

onn. 56.

Того ради мы всему, въ паству намъ Господней. порученному Хрисшову достоянію, опасаяся, дабы долговременное удаление от тайной вечери не удалило нъкоторыхъ отъ Христа и отъ церкви Его, пастырски чрезъ сіе объявляемъ.

Перпое: да будетъ извъстно вамъ возлюбленни, яко Спаситель нашъ Гисусъ Христосъ на пютъ конецъ предаль церкви своей высочайшее таинство тьла и крови своей, дабы върные сынове ея пріобщаяся полъ видомЪ хаБба и вина истинной плоти и крови Его, имъли единъ духъ съ Нимъ, и какъ бы были изящнъйшимъ образомъ плоть отъ плоти Его, и кость отъ коспей Его. А сему благопворному нам Бренію Господню одни шѣ Христіане отвътствують, кои съ сокрушеннымъ сердцемъ и истинною върою часто приступають къ пречистымъ тайнамъ Его. Ибо они одни достойнымь образомъ могушь возобновляшь въ душь своей живое чувствие всъхъ оказанныхъ въ восприятой Имъ нашей плоши благод Бяній; а наипаче спасишельную смершь в. Кор. 11. Его, по глаголу Апостола, таковые превосходным в образом возв Бщають: елижды во, рече, аще ясте хльвь сей и чашу сію піете, смерть Господню позпищаете. Пришомъ же, въ семъ шаинственномъ причащени тъла и крови Христовой, дълаются они священнымъ жиливозн. гл. б. шем в сего Господа своего, рекшаго во Евангеліи: ядый мою плоть и піли мою кропь, по мив превыпаеть, и Азь пь немь. Кромъжъ сего мысленное соединение сие со ХрисшомЪ, крЪпкимЪ союзомЪ связывае пъ ихъ и съ прочими шаинсшвеннаго шъла Его членами, составляющими едину православную церковь. Ибо по ученію нь Корь го. Апосшольскому: чаша благослопенія, юже благослоплявы и 17. емь, есть общение кропи христопой: и хлью, его же гомимь, общение тъла Христопа есть. И потому, яко

яко единь хльы, едино тьло есмы мнози: пси во оть единато хльба причащаемся. И такъ отсюду видите, возлюбленній, что кто или духом в раскольническим в водимый, удаляется от сея божественныя прапезы, или по лЪносши и крайнему о спасеніи своемЪ небреженію, почитая не за велико быть причастникомъ тъла и крови Владычней чрезъ долгое время, или и никогда не пріемлеть оныхь: тоть не только дражайшихь пользь, происходящихь ошь сего нашего со Хрисшомъ соединенія лишается, убивая душу свою смертоноснымЪ гладомъ по слову святаго Златоустаго (\*): но еще самое върояшное подозръніе всей церкви о себъ подаешь. что онъ есть, или изъчисла невърующихъ въ Господа, желающаго съ нами пъломъ совокупишися, или возлюбилЪ паче мірЪ и яже вЪ немЪ, нежели благодЪянія Спасипиелевы; или наконецъ въ крайнемъ нерадъніи и уныній находится, забвеніе пріемъ чищенія древнихъ своихъ гръховъ, по глаголу Апостола Пепра. Но тако- 2. Петр. выхъ не попусши Боже имъть намъ въ паствъ нашей. 1. сти. 29.

Второе: от сего чрезъ причащение такственнаго соединенія со Христомъ не можеть не послъдовать въ пріобщающемся сей небесной прапезы умноженіе луховных в сихв, направляющих в челов вка ко всякому богоугодному дълу. Ибо обищающій въ причастившемся върномъ Спаситель Христосъ, производя въ немъ спокойствие совъсти гръхами прежде мученной, утвержлаеть сердце его надеждою блаженнаго въ булущемъ вык в св собою соединенія, разжизаеть любовь нелицемърную къ самому себъ и ко всъмъ върнымъ, кои плоши и крови Его съ върою причащающся: и яко побълитель гръха, міра, и діавола, укръпляеть человъка npo.

<sup>(\*)</sup> Нравоучение 24. на 1. послание къ Коринояномъ.

прошиву насилія сихъ враговъ. И что подлинно сіи драгоцънные плоды производить въ насъ священное тьла и крови Христовой причащеніе, о томъ вселенскій Учитель святый Іоаннъ Элатоусть (\*) прекрасно въ бесъдахъ своихъ упоминаеть, глъ между прочимь свидътельствуеть: "что мы по принятій стратумить сихъ тайнь, отходя отъ святыя трапезы, являемся лукавымъ демонамъ страшны, яко лвы божественнымъ огнемъ дышущій, и не къ тому быра ваемъ земля и пепелъ, не къ тому плънники; но свободни: и сего ради небесъ уповаемъ, и яже на нихъ пріяти благая, безсмертную жизнь, Ангельскую часть, еже со Христомъ пребывати.

И такъ, по причинъ толь превосходной пользы причащенія, слъдуеть сказать возлюбленніи, что чъмь кто чаще сь надлежащимь пріуготовленіемь къ трапезъ Владычный приступаеть, тьмь исправные житіе, Христіанину подобающее, показывать можеть. Что явственные всего доказываеть примъръ древнихъ первенствующія церкви Христіань. У нихъ такой прехвальной обычай быль, чтобъ въ седмицу нъсколько крать, или по крайный мъръ въ каждой воскресный день непремыно вечери Господни пріобщаться. Почему сей день и называемь быль оть нихъ день хлёва, какъ о семь вышеупомянутый Отець святый Златоусть весть: 5.0 свидътельствуеть. А посему обычаю они и житіе свое воскресеніи. вели богоугодно; откуду и нынъ церковь по всякой день

<sup>(\*).</sup> ВЪ разныхъ и многихъ бесъдахъ свящий Златоустъ важность причащентя поназываеть. Чти бесъд. 2. къ народу Антіох. 1. подъ буквою в. къ концу. Бесъд. 20. подъ бук. е. Къ Римл. нравоуч. 2. къ Кор. бесъд. и нрав. 24. г. къ Тим. нрав. 15. бес. 6. о блаженномъ Филосонии подъ числомъ 4. и во множайшихъ иныхъ бесъдахъ и нравоученияхъ разнообразно о томъже глаголетъ.

BO

воспоминаеть многихь вы погдашнемы времени жившихы не токмо мучениковы, но и преподобныхы и праведныхы. А какы вы послыдующее выки вы христаньхы пеплота выры и любви ко христу Спасителю нысколько начала простывать: те какы вы другихы святыхы обычаяхы, такы и вы семы послыдовала перемына, достойная сожальныя. Почему святи Отцы узаконили: чтобы каждой христанины конечно четырежды вы годы, то есть, вы четыре посты, святыхы такы достойны пріобщался; и тымы бы о своемы правовыйи и любви ко христу подаваль всей церкви свидытельство.

Третіе: еслиже комунибудь из вась, возлюбленніи, совъсть представляя нъкоторыя гръхопаденія, воспящаеть таинь Христовыхь пріобщиться, то таковый да помышляеть: 1. Что онь вь семь случав предаваться можеть на разсуждение духовника своего а не самъ отбъгать долженъ отъ приносимой ему Іисусь Христомъ благодани. Духовникъ же обязуется въдать и разбирать, каковыя гръхопадения воспящають допустить ко святому причащенію, и каковое покаяніе достойным вечери Господни д Блает в гр вшника. 2. Надлежить хотящему причаститися твердо ув рить себя, что нъть такого велинаго беззаконія на свъть, кошорое бы побъдило безконечное къ роду человъческому: милосердіе Божіе, ежели челов Бк в искренно и сокрушеннымъ сердцемъ кается, и впредь от в подобнаго остерегается прилъжно. 3. А поелику тамиство причащения, по глаголу Господню, преподается во оставление гр. В. Мато 26. жовъ: то человъка, буде онъ прямо раскаевается о злобъ ст. 282. своей, совъсть о гръхахъ безпокоящая не опдамять отъ працезы Господни, но наче желапь и искапь сего духовнаго врачевства обязуеть. 4. Покаявшийся о гръхахъ своихъ, которыми нарушилъ договоръ съ Богомъ учиненный

Ш. 3

во святомъ крещеніи, во исповъди паки вступаеть твр. гл. 9. съ Нимъ въ примиреніе исходатайствованное кровію 14. и 15. Сына Божія: чего ради, сверьхъ духовникова разръщенія, нужно принять человъку самую сію кровь завъща, дабы чрезъ то не только получить чувствительное увъреніе о отпущеніи преждебывшихъ гръховъ, но и силнъе обязать себя ко всевозможному уклоненію отъ богоненавистныхъ дъль, и къ прирастънію сихъ Христіанскихъ добродътелей, въры, надежды, и любви.

> И сіи четыре важности предложивши, уповаемЪ, что они довольны ободрять немощную совъсть того, ктю досель имъль подлинно какое въ томъ сомнъніе, яко бы нъкоторые гръхи не допущають его быть причастникомъ тъла и крови Христовы, и чрезъ то мнотажды удалялся от сея тайныя вечери, потому единому, а не по расколническому суев Брію, или другому какому прошивному мечшанію, священный нашъ со Хриспюмь и церковію Его союзь разрушающему. Вь семь же полозръвань полаеть намь причину наипаче ню, что не только многіе въ паствъ нашей уже пожилые люли не пріобщающся таинъ Христовыхъ, но и самые опроки и опроковицы, им вющіе, можеть быть въ разсужденіи возраста своего не такъ отягощенную гръхами совъсть, не дълаются причастниками тъла и крови Христа Спасителя, всъхъ гласомъ своимъ тако къ себъ вовущаго: Пріндите, ядите, сіе есть тъло мое, за пы ломимое. И, пійте отв чаши сея, сія во есть кропь моя нопаго запъта, яже за пы и за многія излипаемая по остапление грвхопь. Ибо, какая бы сему была причина, что н Бкоторые себя изключають из в числа званныхъ, аки бы сей гласъ Его не до нихъ простирался? воисшинну духъ лукавый, обходящій аки левъ и ища поглошини не радящихъ, отпоргаетъ ихъ отъ соеди

соединенія Христова, влагая имъ или отть расколническаго суемудрія ньчто, или отть мірской богоненавистной мудрости, или пустой страхь, или пагубную льность. А что до отроковь и отроковиць касается, то уповаемь, что родители ихъ къ тому не допускають, удерживая ихъ суевърными какиминибудь внушеніями, или собственнымь примъромь, а не разсуждая того, что съ малольтства привыкши дъти ихъ удаляться от трапезы Господней, здълаются со временемъ навсегда не способны къ ея причащенію, и тьмъ самимъ какъ от христа, такъ от в церкви Его отпадуть, пріуготовляя себя къ осужденію въчной смерти. Аще гоан. 6.53. бо жто, сказуеть Спаситель нашъ, не снъсть плоти Сына челопъческаго, ни піеть кропи Его, жипота не имать пь себъ.

Сію самую крайнюю опасность мы разсуждая, и пастырскою ревностію разжизаяся о спасеніи душъ вашихъ, любовію и щедрошами Господа нашего Іисуса Христа, молимъ васъ возлюбленній, да не удаляетеся ошь сего предлагаемаго вамь вы церкви спасишельнаго брашна: но паче во извъщание въры, предочисшивъ себе исшиннымъ покаяніемъ, да присшупаете шъмъ тщателнъе, чъмъ нужняе къ вашему спасенію, Христосъ елинан непостыдная надежда предлежить. И если коговажные препяшствія не допущають часто говыть, и прапезы безсмершной пріобщаться, поль по крайней мъръ во святую четыредесятницу да ищеть сей Господней благодати, да не како удаляяся надоля в отв нея преданъ будетъ страшному оному льву діаволу, ищущему поглопиши не радящих в о своем в спасеніи. Если 60 сей злый супостать едину из древних Уриспіаниню упоминаемую въ жишій великаго Макарія (\*)

<sup>🤊 (•)</sup> Чти повъсть вы минеи чет: Ганнуар: вы 19. день.

преобразиль вы виды скота, не естество претворивы, но внъшній нъкако зракъ обезобразивъ на обманъ и спірахъ смотрящихъ, по той причинъ (какъ самъ святый оный мужъ о первомъ въ ръчи къ приведшимъ ее на исцъленіе къ нему, о второмъ же въ увъщаніи къ пострадавшей искушение, явно показаль) что она, хотя впрочемъ благочестивая и цъломудренная была жена, чрезЪ пять недъль ХристовыхЪ таинЪ не причащалась: то, что уже оный врагь, Богу попускающу, учинить съ пъми, кои и единожды въ годъ не хопіять принять твла и крови Христовой, пребывая въ безчувственности и небреженіи о семЪ превеликомЪ благод Бяніи Владычнемъ! Но да избавишъ ихъ Господь ошъ насилія вражія, и сподобить всегда неосужденно причащатися съ върными рабы Его пречистыхъ таинъ своихъ, молимъ Его и молити не престанемъ, дондеже всъмъ намъ подасть истье Себе причащащися въ невечернъмъ дни царспівія своего. Аминь.



## C A O B O

Въ нелълю третію святыя четыредесятницы, 1781 года говоренное.

Иже аще хощеть дущу спою спасти, погубить ю: а иже погубить душу спою мене ради и Епангелія, той спасеть 10.

Марк. гл. 8. ст. 35.

Тако въщая Іисусъ Христосъ, пекущійся о спасеніи нашемЪ, яко ходашай ко Отцу небесному, и ищай стяжати намъ оное, страннымъ противоположениемъ словъ приводитъ насъ къ яснъйшему понятію истинкоторую въ заключени своего доказательства предлагаешъ. Какая же ша исшинна, и къ какому доказашельству Учителя Христа принадлежить, а въ слълствие того и что разумъется чрезъ противоположеніе словь оныхь, Я шеперь вь кращь перескажу вам возлюбленній, а вы изволите внять.

Простирая небесное учение свое Премудрость опичая, нашего ради спасенія во плоти явившаяся, ХристосЪ Господь, привнес'ь къ прочему и по, яко подобаеть Ему наконецъ пострадати, и искущену быти, и убіену. и въ претій день воскреснупи. Слышавъ сіе Петръ ученикъ Его удивился, какъ сіе можешъ статься. чшобъ шоль доброд вшельный мужь, и шоль знаменитый Учитель, Чудопворець и Пророкь, могь споль обиженъ бышь, чтобъ и поругаться Ему дерэнуль кщо, и искусити всячески, а напослъдокъ и убити. чего ради приняль смълосив Пепіръ, и началь гово-машо, 16. ришь вопреки Іисусу шако: никакЪ! не можешъ бышь 22. сіе надъ побою Господи! милосердъ Ты! не имашь быши шебъ сіе. А какъ Пешровы слова значили ово похвалу человъческую Іисусу Христу, которой Онъ ошнюдь не искаль, паче же презираль, ово сожальніе, Щ

23.

Марк. 8.

3,2. 33.

ово такое положение, чтобъ Іисусъ Христосъ, толь

будучи силенъ и Славенъ, что чудотворными дълами весь свъть къ себъ обращинь можеть, ръшился себя защитинь противь навътующихь, и ихь бы паче поразилъ своимъ могуществомъ, а себя не предалъ толь поносному ругашельству. Еслижъ бы сіе Петрово предложение уважиль Хрисшось, и по оному поступиль. по и воли бы пославшаго Его въ міръ Опца не исполниль, и родь человъческій лишился бы спасенія, кошораго ради родишися плошію Ему надлежало, и совершишися спраданіемъ. Слъдовашельно совъшь Пепровъ весьма быль прошивный и промыслу Божію, и шествію Іисусову въ сходство онаго промысла. Чего ради обратясь къ Петру Господь, и посмотря на всъхъ учениковь, чтобь и ихь привесть кь особому внимамате. 16. нію, сказаль Петру: иди за мною сатано, то есть, прошивниче доброму намърению: соблазнь ми еси: яко не мыслиши яже суть Божія, но челоптческия. И поколику міръ во элъ лежить, и всегдашнюю войну прошивъ добра ведеть: по не можеть стапися, чтобъ доброд В пельные люди в В поко В были; а для того необходимо нужно и имъ воевашь прошиву зла восшающаго на нихъ. Какъ же побъда сихъ наипаче тогда въ дълопроизводствъ является, когда мнятся они отъ зма ственяемы быть, и попираемы, и конечной предаваемы пагубъ: то что слъдуеть иное заключить для нихъ, какъ не то, чтобъ они всегда готовы были нести бъды и напасти, алчбу и жажду, болъзни и скорби, гоненіе, муки и самую смерть? Истинноже доброд Бшельным в никшо не можеть быть, развъ послъдователь неуклонный Іисуса Христа. Ибо Іисусъ ХристосЪ единЪ во все стояніе міра опіЪ начала и до конца его, и есть и будеть, точный по воль Бога и

примъръ, и Учитель добродътельной жизни. И такъ ОнЪ, представляя себя ученикамъ къ подражанію, справедливо по вышереченномъ разговоръ сказать благоволиль: аще кто хощеть по мн итти, да отпержется севе и позметь кресть спой и по мнв грядеть. По силъ сего положенія само собою выходишь, что если кто хощеть душу спою спасти, погувить ю: а иже погубить душу спою ради Іисуса Христа, которому подражань предпріяль, и Его ради ученія, той спасеть 10. Кресть разумъется страданіе. Слъдовательно, Христовъ послъдователь или истинно добродъщельный человъкъ, долженъ страдати всегда, должень терпыть поды игомы скуки, поды бременемы трудовъ величайшихъ, воюя противъ страстей и похотей, подъ тяжестію гоненій, и всеконечнаго угнътенія ошь разных напасшей и золь неизбъжных в. Се есшь сущее знаменіе прямо доброд Бшельнаго ученика Іисусова! Пусть же онъ восхощеть пооблетчить себя, пусть снимешь кресшь сей сь рамень своихь, и шъмъ самимъ какъбы спасеть душу свою, то есть, дастъ жизни своей облегчение: въ слъдъ сего тотъ часъ наступить въ сердце его въмъсто любви Христовой любовь міра, и согласіе на прошивное Христову ученію, а пошому и попраніе доброд вшествіе же всякаго порока. Такъ не погубищъ ли тотъ душу свою на судъ Божіи симъ мнимымъ для времени спасеніемъ? Напротивъ, когда все скучное, все бъдственное, все жестюкое и лютое, и даже смерть самую понесеть терпьливно и охотно; то по мивнію плотяных в людей, и въ разсуждении временной жизни, какъбы погубляетъ такой душу свою страдалецъ, но истинною паче спасеніе сод бловаеть ей: понеже всеблаженнаго царствія и во въки цвътущаго симъ путемЪ Щ 2

путемъ удостояется наслъдникомъ быти. И такъ не истинно ли слово Іисуса христа? яко иже аще хощеть душу спою спасти, погувить ю: а иже погувить душу спою Его ради и Епангелія, той спасеть ю.

Теперь мы обрашимся къ себъ, возлюбленни, обратимся и разсмотримъ свое именование, свои склонности, свои исправности, свои дъла. Мы имянуемся Христіане. такъ мы по сему ученики Христовы есмы; мы послъдовители Его должны бышь. Но склонности наши колико воспящають намь! ибо онъ больше въ прошивную сторону насъвлекуть, нежели правой споспъшествують. Но и наше уныніе, наше небреженіе и невниманіе умножаеть худости наши. Почему и дъла являются, наше совершенсшво паче нарушающія, нежели исправляющія. О! коль спасипельный бы кресть быль, ежели бы мы такъ за Учителемъ Христомъ слъдовали, какъ онъ совътуетъ и наставляеть! Труда и бъдь наполненна есть жизнь наша: оныя о имени Божіи сносишь мы должны. Сей шо нашЪ, нашъ крестъ не минуемый! Но мы какъ будто къ нему не привязаны, какъ будто свободны от всъхъискущений бываем в, споль неоспорожны, и споль неб д впельны есмы!

Брапія моя! возникнемъ и бодрость воспріимемь, да уподобимся мудрымъ дъвамъ, кои за понесеніе креста удостоились въ чертогъ внити жениховъ, и на въки съ нимъ радоватися, а не онымъ буимъ, кои за лъность свою отвержены и невъдомыми учинились жениху, а потому въ плачь впали неутъщный и мученіе, которому не будетъ конца. О! да избавимся сего нещастія, онаго же блаженства да сподобимся, которое даруется крестъ носящимъ усердно и благоразумно о благодати Господа исуса Христа. Ему же буди честь и слава со Отцемъ и со Святымъ Дусхомъ, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.

CAOBO



## C A O B O

#### Во дни праздника свътлаго Христова воскресенія, 1781 года говоренное.

Игдаже пояств пововстити ученикомь Его, и се Іисусь срвте я глаголя: расучтеся.

Матр. гл: 28. ст. 19.

В Бтлый день Христова Воскресенія проржественно празднуя и мы, мнимся радованися, и радованися столь отлично, что и внаки внати весежьй пее состояние наше живо изображають. Мы не токмо лица представляемь свътлообразны, но и протчее тыло благоукрашенно. Не токмо себя тако устрояемь, но и домы наши убраны, и столы оизобилованны брашнами и благовонностію поставляются. Да и храмы свящейные не покмо радостопворнымь пъніем в наполняются, и св Бшлосшію огней осіявающся, и одеждами пріящность являють, но и воздухь колокольнымь звономъ колеблють громогласно къ дъйствителнъйшему утъшенію нашему. Словомъ: и землю и небо движемъ мы въ сорадование наше. Толь велія сушь знаки нашей радосли! И правда: достойно есть и праведно тако півориши. Ибо когда Творець самъ въ наше дъло вступился, и оное совершиль въ такую нашу пользу, что мы изъ нещастливыхъ въчно, эдълались въчно блаженными: совершиль же толь чуднымь промысломь. что впюрой Особъ изъ приличнаго Его существа благоволилъ воплошинися, пострадани, умрени, и воскреснуния, дабы

дабы намв не страдать въ въчности, но паче воскреснушь въ живошь некончаемый и божесшву полобный: то чего большаго, чего важи Бишаго, чего слави Бишаго желашь и ожидашь намЪ можно вЪ собышіе? убо вина радости, и радости превосходн бищей изъ всъхъ, каковыя ни могуть быть въ свъть. Но то несомнишельно ли, чтобъ мы истинно оной радости причастники были? Ибо не тотчасъ заключить можно, чию радость водворяется у того въ сердув, да еще радосшь о Хрисшъ, кто хорошо платьемъ убирается на праздникъ, хорошо домъ укращаеліъ, хорошо ясть и піеть, и нетокмо сіе; но пусть бы и въ церковь ходиль по вся дни праздника, пусть бы и особливую музыку составиль на славословіе пюржественное: однако всегда сій знаки, наружными останутся, сердце же можеть отнодь не имъть ной радости, каковая должна, или можеть быть о Інсусь воскресшемь! Чтобъ же узнашь, кто испинною радостію наполняется о немъ, що посмощримъ на женъ, коихъ сръщилъ Христосъ по воскресени своемъ, и сказалъ имъ: радуй-Ибо кому Христосъ радость въщаеть, то конечно въ томъ водворяется она. Чъмъ же оныя жены заслужили поль великій дарь? разсмотримь ихь обращение въ отношении онато ко Іисусу Христу. Ихъ мы видимъ такое прилъпление къ оному небесному Учипелю, что не покмо, живу ему сущу, слъдовали онъ всюду за нимъ, но и умершему усерднъйше послужить искали. И не токмо днемъ неотступно хотъли при немъ быть, но и ночью присидъть тълу Его тщалися. А сіе откуду вънихъ рождалося? отъ шеплъйшія любви. Ибо, естьли бы любви не было, що не шокмо сихъ пруднъйшихъ предпріятій для Него неоказалибъ, но и совсъмъ бы Его оставили. Открылось такъ,

шакъ, когда Туда, хошя и всегда за Гисусомъ ходилъ, и учение его слушаль, и жизнь его свящьйщую видьль: но напослъдокъ продаль Его влодъямь за придесяпь сребренниковъ, а піъмъ и явилъ, коль ни мало любви не имълъ, каковой достоинъ толикій Благодътель, Благод Б тель не токмо для него, но и для всего рода Любовь убо раждаеть все то, чъмъ челов Бческа го. мы хочемъ услужить кому усердно. Такъ и ежели Христа Іисуса кто любить, ничего тоть не вмънить за трудное, или непріятное, что надобно въ честь Его и во угождение сотворити. Но паки: можетъ ли и любовь не токмо столь сильна бышь, чтобъ все подъяши человъкъ не опрекся любимаго ради Іисуса, но и родишися въ сердцъ бышіемъ, ежели напередъ въры во Іисуса не будеть. Ибо въра вопервыхъ явственно показавъ, кто есть сей Іисусъ, и чего ради въ міръ явился, и накакой конецъ все пворишъ; въра, говорю, сіе показавъ, располагаеть душевное чувствованіе, и дБлаеть движенія къ любленію. Равно какъ увидбвь мы на примъръ блистательный бисеръ, начинаемъ его желать, а потомъ и пщимся оный стяжати; не видъвъже, не токмо желанія, но ни помысла о немъ не им Бем В: тако в Бра есть как В око. И сим В оком В усмотръвъ человъкъ возбуждается любить Іисуса Христа, возлюбивъ же не можеть не творить, что уголно аюбимому. Почему и самЪ оный Господь сказапь изволиль: аще кто лювить мя, слопо мое соблюдеть. Тоан. 14.

Теперь изволь всякъ себя испышащь. Радуещися пы въ сіи дни? и чего ради? Ежели воскресшаго ради Христа, то покажи мнъ въру въ Него? Ежели скажещь, что ты конечно въруещь въ Него: то покажи любовь, коею по въръ гориши къ Нему? Ежели скажещь, что и любищи Его неотмънно, и любищи такъ, какъ Онъ

cm. 61.

I. H 2.

-оп кіт

рін Магд-

IMAR 21.

достоннъ любимъ быти, то скажи мнъ на перечетъ Его заповъди; кои Онъ блюсти повельль; скажи и покажи дъломъ, коль шы ревнишельно ихъ исполняещь: покажи и шруды, коль ба в шелен в еси для почипанія Его? Ибо любищель истинный конечно все сіе шворить. Видишь и женЪ, кои прямо любили Его; видишь, что онъ творять, будучи естествомъ слабъйшіе мужей, но едваль сихъ не превосходящъ мужесшвомъ. Онъ, когда Іисусь, ходя оть града во градь, и оть веси въ весь, училъ волъ Опіца небеснаго, всегда послъдовали Ему, и служили от в им вній своих в. Он в, когда неправедные судіи и беззаконные Осудили Его на смершь, и повели на распящіе, во слъдъ Его шесшвовали, и плакали, и рыдали о Немъ. Онъ, когда сладкій ихъ Учишель сей съ креста снимался, шуть присудствовали, и слезами обливали пречистое тъло Его. мате. 27. Онъ, когда погребениемъ гробу предался той же Господь, Ему присидъли, желая спогребстися Владыцъ марк. 16. своему. Онъ напослъдокъ опшедше угошовили аромашъ и миро, паки пришли эбло рано, (какъ повъствулук: 24. г. ющь Евангелисты) на гробь, да помажущь тъло сво-14. и жи- его Учителя и Господа. Вотъ какъ истинные любители поступають! А какъ воскресъ Іисусъ и вознесвыстьома ся на небеса, то тыжь жены ни чемь не меньшими оказались мужей Апостоловъ въ ревности и трудахъ проповъдывань во вселенной сего Спасителя міру. Видише убо любви знаменія! И на какомЪ основаніи изящнъйшая добродъщель ихъ сія наздалась? на какомъ, какъ не на въръ? въ нихъ толь была жива въра, что могла горячайшую любовь родишь. Толь же возрасла сильна любовь, что могла всъ виды піщанія пірудовь, и всякаго подвига, въ честь и угождение Іисусу произ-Такъ пы радующійся о помъ же Інсусъ, весшь.

испы-

#### المناسب المناسب

испытай себя, испытай и виждь, если что подобное вь шебь примърамь симь? Но вошь! ты можеть бышь и во дни плача, бывшаго о ошьятомъ Женихъ семЪ, паче при сполъ карточномъ просидълъ, а не во храмъ присупіствоваль, гдъ Его спіраданія прославлялися достодолжнымъ пъснопъніемъ. Ты, когда церковь звала колокольным в гласом в на бабніе, можеть бышь нёжился на мягких в ложах в, и во объящіях в жены твоен, или и беззаконной полюбовницы. Ты можень бынь вм вспо Евангельской книги, въ коей учение Спасишеля швоего начершанно есть и жизнь, чиешь блядословныя какія либо книги: такъ можноль думань, чнобъ ны любиль Хрисна, чнобъ въру въ Него имъль? а однако между върными обращаешися и щишаешися, и съ ними радость мниши раздъляти. Ни, возлюбление! Се обманъ полько для другихъ, а для тебя пустая личина, коею прикрываещися. Но Госнодь въсть сердце швое, и воздасть по тому, каковъ еси.

Напротивъвы, вы свидътельствующе непритворнымъ благочестемъ вашу любовь, вашу въру во Іисуса Христа, въмъ, яко радуетеся, и радуетеся не инако, какъ и ученики Его при жизни и смерти Его бывше, и какъ сіи жены утреннъвавшія къ нему, и за то услышаршія от воскресшаго Его первъе иныхъ: радуйтеся. Радуйтеся убо и вы, радуйтеся о Господъ вашемъ; и радости пашей, какъ онъ самъ Господь вашъ сказать изволиль, никто же позметь оть пасъ. Аминь.





## $\mathbf{C} \stackrel{\frown}{\mathbf{A}} \mathbf{O} \mathbf{B} \mathbf{O}$

Въ день Пятдесятницы, 1781 года, Мая 23 дня.

Духь той благій настапить мя на землю прапу.

Z акъ церковь, или единодушное сословіе православ-**П** ных Б Христіан Б, в Б сей особливым В дароизлінніем Б Опца небеснаго знаменип Бишій день, молипъ, святымъ писаніемъ учима, онаго щедромилостираго Владыку симъ гласомъ: духь тоой благій настапить мя на землю прапу: такъ и каждый сынъ церкви и дщерь, пюжь пворити, пьмьже гласомь вопиши и умоляти Виновника благъ во внутренней сердца своего кабши уединяяся долженствуеть. Ибо чувствуемь мы. чию не шолько въ волъ нашей на эло преклонны есмы; но и въ разумъ много шемношы невъдънія обносимъ. Почему и исшиннъ къ пользъ нашей нужныхъ не шокмо въ ихъ пайной подробности, но и въ наружной бытности, или не усматриваемъ, или не понимаемъ. Чего ради нуженъ къ тому наставникъ, и наставникъ такой, который бы разумь просвыщаль, и волю исправляль во внутренности ихъ. Таковый наставникъ не можеть быть иной, развь Духь, создавшій нась, и проникающій во вся внутренняя наша, и въдый вся попребности наши. О семъ по и возглашаетъ Псаломникъ; сего проситъ у Вседержителя Господа; и насъ учить о томъже молити общаго онаго Владыку; и сего подаяніе въ нынъшній день на Апостоловъ Хрисшовых в, и просвъщение во всю вселенную пошедшее, празднуемъ мы съ церковію, благочестивіи Слушатели! ВЪ

Въ сходство убо изречения сего, что духъ Божій наставляеть на землю праву, составимь бесьду о томь: подлинно ли нужень сей Наставникъ человъкамъ; и чъмъ можеть привлещися, да вселится въ насъ, и воздъйствуеть своею силою для просвъщения нашего.

Что до перваго, толь нужень есть къ наставлекію нашему Духъ оный, которой упостаствуеть вь божествь, и вся въ пваръхъ назидаеть, и полезнъйших в истиннъ единъ показатель есть, коль видимо есть, что человъки не имъя онато въ себъ вождя. въ послъднее впадають неразумие, и въ самое скопіское, или еще и низшее онаго состояние низвергаются. Что на примъръ сего глупяе, какъ видъть создание, а непознаващь Создащеля, или самое создание обожащь, и покланяшися оному яко сущему Богу? Были же и сушь такіе люди, кои, безбожныя въ себъ питая мысли. не знать какой то натурь единственно производство вещей и міра стояніе, со всъми дъйствами въ ономъ. приписывали, и приписывающь. Говорю, не знать какой то натурь: ибо, ежели самый вещей союзь и ихъ взаимное содбиствіе поставляють они натурою; то сія натура сама собою их в научаеть, что не есть она виновницею себя и вещей, но конечно есть она лъло существа от нея и от вещей союзом в в ней связанных во отличнаго; поелику различныя вещи въ союзной составъ войти, и взаимно къстатъ дъйствовать, ошнюдь собою не могушъ, какъ самыя чувсшва и опышы явно показываюнь. А когда шакь, що конечно внъшное оное разумное и всемогущее существо производишь ихв и вь нихь союзь, соумбряя ихв качеспіва къ соединенію.

Но паки были, и еще не мало таких в есть, кои нъкакія чудовищныя изваянія и болваны поставляя, воздавали,

воздавали, и воздають имъ божескую честь. А иные солнцу и лунь, иные животнымь, иныежь и самимь подлыйшимь вещамь не стыдились и не стыдятся покланятися яко божеству. И дивноли, что толь слыпоттвующе, уже прелестныя потомь страсти поставили за должное обожать, и утопали вы нихы безы стыда и безы страха? Кы чему и праздники вымыслили, да паче почтять Венеру любодыниемь, Бакхуса пьянствомы.

Вошр каковр лир лиомр одаренныхр, когда они собою избирають водитися, а не Духомъ создавшаго Но посмотримъ еще и на состояние ихъ, что надлежишь до внутренняго расположенія и поступокь. Они въ душъ растлънны, и никогда о поправлении себя не мысляшь: ибо о семь и подумать не могуть, яко не разумъющь, въ чемъ есшь прямое добро, и въ чемъ вло. Будучижъ плею спрасшей зараженны, всю оных вышность так вы себь вывщають, что она въ нихъ дъйствуетъ безъ удержанія. А какъ суть напрошивъ люди, кои не то мыслять, что они; то чтобъ ихъ глупцовъ предпріятія и дъла не получили такой хулы, которая может в эдвлань ихв зазорными и совъсть ихъ гнилую растрогать; то напередъ отрыгають свое умствование, говоря, что ньть грыха ни вь чемь; не гръхь скверныя любленія совершать; не гръхь вавиствовать; не гръхъ мстить; не гръхъ обмануть, и себя тымь корыстовать. Все не грыхь, чымь бы только себъ угодіе соптворить удобнье можно было. Тако умсшвуя, потому и поступають. Ихъ невоздержность необузданна, элоба непримирительна, лукавство во всемЪ, какъ писаніе свидъшельствуеть: гровь отперсть гортань ихв, языки споими льщаху; ядь аспидопь подь устнами ихь. Уста клятпы и горести полна суть. Скоры ноги пролімти кропь, сокрушеніе и озловленіе

№ Римл: 3. 13. и далве. на путехь ихь; и пути мирнаго не познають. И чего ради сія вся въ нихъ дъйствуются? яко нъсть де страха Божія предъ очима ихъ. А сего чего ради нъсть? Воистинну, яко не имуть Духа, который наставляєть на землю праву.

Если убо безъ присупіствія сего вожда толико человъки заблуждають, толико слъпотствують, толико зла въ себъ вмъщають: такъ коль нужно, да им бють его, да имъ водимы будуть! А когда въ комъ вселишся, когда начнешъ дъйствовать вожделъннъйшій сей НаставникЪ, то вся нова творить, и человъка претворяетъ изъ плотянаго въ духовнаго. какЪ живущіе по плоши, плошская мудрешвующь, шакъ къ римл: по духу, духовная. Отв дейстпа Духа псесиятаго 8. 5. псяхая псеспасительная пина, как' поеть Церковь: аще коему сей по достоянию дхнеть, скоро пземлеть оть земныхь, посперяеть, позращаеть, устрояеть горв. Примъры сему въ доказательство краинъйшіе лики доброд Б тельных в мужей и женв, и имв противныя полпы. Посмотрите на Прастцевъ, кои жили въ древноспи оной, которая описывается намъ въ бытпейской книгъ. Авель чистъйшую принесъ жертву выт. 4. Богу серцев Бдцу, им Бя в Б себ Б духовное мудрование: КаинЪ же прошивнымЪ водяся умствованіемЪ, не устылълся и предъ очами Всевъдца съ лукавствомъ явитися. Чего ради и на убіиство брата вознеиствовался. При праведном в Нов всв проче челов вки сп вшили гн вв в чти бытіл пошопа гръхами на себя привлечь: но оный правед- главы 6.7. никъ сіяль во шемъ ихъ беззаконствованія, яко солице, выше носяся гнуснаго горизонпа, и обличая элоспь усилившуюся на земли. Авраамъ, Ісаакъ, и Іяковъ, выш: глав: ошмънные боголюбцы и страннолюбцы, толико добродъ протин до телей оказали что и нынъ въ примъръ поставляютися, конца Ъз ROCMV KHILLH.

коему подражать всякъ долженъ, если быши Богу угодень, и человъкамъ попребенъ. Пророки, Ілія (\*) ревнишельн вишій и пусшынный житель, Ісаія премудр вишій, Іеремія благогов вин вишій. Даніиль проницашельн Бишій, и прочіе полобные имъ. не токмо словом в будущая предвъщали, но и жизнію мремірный и непільнный выко изображали. Но кщо сихъ и оныхъ шоль ошличными ошр полодняхр имр человъковъ содълываль, и плошяныхъ безплошными оказываль? кто, какъ не Духъ оный благій, который единъ наставляеть на землю праву. А какъ виновникъ спасительной изм вны Іисусь Христось въ мір вянлся, и пожилъ между человъками, и явственнаго снисшедствія наставнику оному причиною сталь быть: то сугубо удивищельн Бишая въ плотяных в прем вна и дъйство просіяло, и живъйшее обличеніе на тъхъ. кои сурово опторгаются и удаляются от путеводительства блажайшаго онаго вожда. Зд Бсь подлинно открылось толь ясно и ощупительно, какая есть разность между водимыми оть Духа и оть плоти, что не инако можно утвердить, какЪ что одинЪ отъ другаго разстоять, яко свъть от тьмы, яко живый от мертваго, яко ученнъйшій оть неученаго и глупаго. Пусть какЪ хотять хвастають о себь мірстіи мудрецы; нусть и пересуждають, какь хотять жительство и мудрованіе, обновленное ученіем Б Іисусовым Б и просвъщеніемъ всесвятаго Духа: но вещь самая вопість, но дъл существенная истинность гремить. эдбсь сіяеть божественная сила, и знаніе выше человъческаго умудряетъ. Что простолюдины, родившіеся

<sup>(\*)</sup> Чти о Иліи 3. царствъ оть главы 17. до конца вниги; и 4. цар. 1. и 2. а о прочикъ Пророкахъ ихъ книги.

оть неученыхь, и бывь сами неучеными, и воспишанные при ремеслахЪ рыболовства и скинотворства, богословспівующь столь высокопарно, сколь ни одинъ на свътъ мудрецъ никогда не токмо выговорить, но ни помыслипь не могь: и споль чисто, споль боголъпно, столь свято мудрование свое произносять, что уже болбе не можеть взойши на вышший степень понимаемой мудрости челов вчество; что сте значить, накъ не божественнаго Духа откровение въ ихъ душахь? Таковый мы видимъ Апостольскій ликъ отъ Іисуса Хриспа въ міръ на проповъдь посланный, и чти книву чувственнымъ снисшествиемъ Духа благаго обогащен- дъяній ный. По сихъ ликъ оныхъ Воиновъ духовныхъ удивляль и удивляеть вселенную, кои мученичествомь за чти повъсвид втельствовали истинну. В в сих в не токмо мужи, сти в в но и жены, не и младыя дбвы, споль великодушны, минеяхъ столь кръпки, столь непреодольным явились, яко всь роды мученій под вявь, еще паче божественное мудрование увеличили, и показали, что они въ слабомъ естествъ человъческомъ обносять твердость духа вышеестественную- Обратите же еще очи на Пустынных в жишелей, которые тогож вожда просвъщением в узнавъ суещу міра, и чию все клонишся къ истлънію. и не достойно того уваженія, чтобъ духовно хотящій жипи, къ чемулибо сущихъ въ міръ прилъплялся; уэнавъ, говорю, сіе, удалилися въ лъса и въ горы, и сопворили себъ пещеры обываниельсивомъ, да едини единому Богу собесъдують. Сіи до піаковаго степени совершенства въ жизни достигли, что и наги сотворнеся, спраданія озлобипельнаго не чувствовали; кЪ пищи достаточества не имъя, не токмо отъ глада: не умерли, но еще и далбе провождали въкъ, нежели наилучшею пищею уптучн Бвающійся.

ТакЪ

Такъ то Духъ истинны, по словеси Христову. наставляеть на всяку истинну, на пущь ко спасенію ведущій! И того то ради возносить глась свой Псаломникъ къ Отцу небесному: gy xb той влагій настапить мя на землю прапу. Теперь покажемъ, чъмъ, или какимъ образомъ привлещися къ намъ можетъ толь благотворительный Наставникъ. Ибо не безъ разбору на всякаго Онъ снисходишь, но конечно на шъхъ шолько, кои располагающея для Его присущення досшойно. Для сего нужно вопервых в укрощение свир воства, от в страстей востающаго. Ибо непрестанное волнение страстей событемь ихь стремленія творить умь скверненъ и помраченъ: чего ради и не можетъ Духу, свяшыни насадишелю, сосудомъ быши угоднымъ Но какъ и укрощение оное не можешь послъдоващь безь нъкотораго вліянія внушеній опів того же просвътителя и наставника: то сіе конечно и бываеть всякому человъку въ естественномъ разумъ, въ самой душъ его, и самими пъми приключеніями, которые какъ бы силою отводять от непристойнаго. Напримъръ: когда видить разумь, что честняе есть фамилію вести супружествомъ, нежели валяпися во угодіе похопи съ блудницами: то сіе и есть ученіемь, чего держатися человъкъ долженъ, и чего удалящися. И паки: когда от невоздержанія бользни тью томять, когда въ очи стыль людской наносится: не естьли увъщаніемь сіе, да престанеть, оною страстію водимый, льститися ею, и да возлюбить противную ей добродътель, яже есть цъломудріе и воздержность. Такъ и о прочихъ думать надобно. Ибо нътъ порока, за которымЪ бы не слъдовала, яко за тъломъ тънь, казнь приличная его бытности. Симъ образомъ когда научается человъкъ, то и есть ему первое наставление био

оть духа благаго, ведущаго на землю праву. И ежели сему внявь, начнеть себя исправлять, и станеть нады страстыми владычествовать: то конечно и дары своя вы немы благій оный Наставникы умножать будеть, и наконецы возведеть его на топы степень совершенства, что свять и праведены преды Богомы и предычеловым окажется.

Но паки: и укрощение страстей еще не довольно, вселился въ насъ блажайшій оный ПросвъшичтобЪ шель, и водилъ своею благодашію. Надобно къ сему, чиюбь было вь нась кримое знаніе о Богь, и къ почиппанію Его усерднъйшая склонность. Къ обоему же сему что не обходимо потребно? Что какъ не въра? Ибо невидимаго видъшь не можешь иначе какъ върою, и почитать не навыкнешь, когда по видимымъ обрядамъ возноситься не будешь къ таинственному предмету въроюжь. Но пера, какъ Павель святый говоришь, выпаеть оть слуха, слухь же глаголомь Божимь: Къ Римл: такъ вотъ еще нуженъ глаголъ Божій. Но гдъжъ 10. 17. онъ есть? Гдъ, какъ не въ писаніи, преданномъ отъ самаго Бога опткровеніемь? Убо сіе писаніе слушать и читань споль прилъжно и вникательно предлежитъ пебь, чпобь воздъйствоваль въ душъ твоей болъе и бол ве спасительнаго просвъщения Виновник в. Не могли и Апосшолы Хрисшовы удосшоншься шоль славнаго и сильно дъйствующаго наитія онаго Духа, пока не наполнились прежде словесь Божихъ от устъ Іисуса Христа, и пока въра совсъмъ не возобладала душами ихъ. Такъ и никто другой не можетъ удостоинься благодани пюгожъ Упъшинеля, ежели пъмижъ средствами напередъ благоустроить себя не потщится.

Се, возлюбленніи, въ крапцъ представилось, что подобаеть творити, да Духъ Бога и Отца ыебес-

небеснаго вселится въ насъ, и будетъ намъ Наставникъ на землю праву. Впрочемъ остается намъ неиначе поступить, какъ пересказано, ежели хощемъ въ пушеводишельство им Вть божественное присудствіе Его. Не туне сказаль Христось Спаситель нашь: влажени чистіи сердцемь, яко тін Бога уэрять: убо и мы вопервых в серице наше очиспим в отв страстей, и похотей, да узримъ святыни Насадителя въ душахъ Іоан. 7. 33. наших в. Паки реклъ той же Господь нашь: перуни пь мя, яко же рече писаніе, рыки оть чрепа Его истехуть поды жипы. Сіе же рече, прилагаеть въ изъясненіе Евангелисть, о Дусь, егоже хотяху пріимати перующи по имя Его. Убо въру во Інсуса Хриспіа піверду да спіяжемъ, и слушаніе писанія деннонощнымъ да будешъ намъ пищаніемъ, чтобъ источники духовнаго мудрованія ошь Духа Божія вь нась изобиловали. Ла шако наполнившеся ими вся содбемъ, яже ко спасенію нашему попіребна и нужна супів, и сподобимся наставитися на землю праву, что не иное есть, какъ правое мудрованіе, правая или по закону жизнь, правое, или благоустройное состояние. А сіе виновно будеть онаго царствія, которое сокровенно есть вь Бовъ, и въ будущемъ въкъ найславнъйше откроется, въ коемъ всъ Его узряшь благоугодившіе Ему, и будушь наслаждаться Его неизреченною славою съ безконечнымъ блаженствомъ. Еже получити и намъ буди, Аминь. буди.



CAOBO



### C A O B O

Въ недълю пятуюнадесять: 1781 года, Сентября 5 дня говоренное (\*).

Вся памь лювопію да выпають.

I. Kb Корине. гл. 16. cm. 14.

Гав многимъ вещамъ изъ себя надобно составить едино, тамъ нужно быть по необходимости связи. Иначе, не токмо единости не будетъ, но паче противностію одна вещь отъ другой отвлекаться имъсть, или еще одна другой и вредить можетъ.

Когда межь человъками есть общество, тогда они подлинно составляють нъчто едино. И какъ суть они паки множество, то потому суть разни, и одинъ от другаго гораздо отстоять несходственностю, въ разсуждени ихъ воли и склонностей, хотя впрочемъ природа естественная и одинакова есть. Чего ради, чтобъ общество не токмо было нъкоторая единость, но и въ существъ своемъ твердо и благосостоянно, надобно ему пристойною связю быть сопряжену. Сія то связь, или цеть здъсь не иная надежнъйшею быть можеть, какъ любовь. Ея то ради сказывается, что во многихъ тълахъ якобы обитаетъ душа едина На сей конецъ и святый Павелъ сказалъ: пся памь любовім да быпалоть.

bI 2

Мы

<sup>(\*)</sup> Какъ Его Превосходительство отправляющій должность Рязанскаго и Тамбовскаго Государева Намвстника Генераль порушчикь и Кавалерь Михайло Өедотовичь господинь Каменскій прибыль въ Рязань 3 числа сего мъсяца, то въ сей воскресный день и къ случаю сея проповъди присутствоваль въ церкви.

Мы благочестивіи Слушашели! когда извъстное отечество имъемъ; когда къ извъсшному общежищельству привязаны есмы; когда извъсшной главы, то есть Хріста Іисуса тъло имянуемся; то по симъ ограниченостямъ воистинну едино есмы, единъ составъ, едина взаимная честь и слава.

А когда такъ, то оная дражайшая цепь, любовь, глаголю, конечно сердецъ наших в касапься должна, и связывать насъ такъ, чтобъмы не въ рознь отклонялись, но въ единомъ центръ, или кругъ твердо содержались.

Когдаже таковой союзь свою бытность получаеть; то коликая польза и обще всъмь, и каждому порознь возрастаеть; и паки: коликое эло изливается на каждаго въ противномъ случаь, о томь слъдующею бесъдою показать я намърень: а вы благосклонно извольше внять.

Если бы кто спросиль: на какой конецъ общества составляются? и какое их в есть существенное намъреніе? Я сколько исшинну видъшь могу, вижу не иное, как в чтобъ каждой в в частности человък в былъ благополучнъйшій, нежели когда онъ внъ общества соспіона бы. Иначе, подлинно всуе совокупленіе піакое чинишся. И лучше бы ему не бышь, нежели бышь, когда большему нещастію подпадать вы немы кому нужно будешь. Да и подлинно шакь, есшь. И изъяснимъ то и другое показаніемъ изъ опытовъ. Положимъ вопервыхъ одного человъка, не состоящаго въ обществъ; и представимъ потомъ общество, которое соблюдаеть по, на что оно есть, и когда паки ошклоняется от в своего конца. В в первом в обстояжалокъ есть, яко валяется въ челов БкЪ тельствЪ нечистопахъ и грубости; поелику нъть при немъ приcMompy ,

смотру, нъть благотворителя, нъть наставника. Дикъ есть яко звърь, поелику просвъщенія не имъеть оть кого получить. Золь есть, яко не знаеть существа добродътели, поелику наказателя и учителя лишается. Опасенъ есть яко готовъ на ловъ другихъ, поелику не умъеть приличнымъ ремесломъ безъ показанія оть иныхъ, препитанія себъ сыскать, и потому наглостію яко звърь ищеть. Лишается жизни прежде времени, поелику ни помощи, ни врачевства ньотъ кого ему испросить.

Се состояніе находящагося внЪ людскаго соединенія и общежишельства! И коль оно от даленно от Ъ доброшы, каковою челов вческая статность украшена бышь должна! Напрошив , если в в обществ состоить той же человькь, то всьхь оныхь худыхь и пагубных в приключеній и д вйств в не участень бываешь; пачеже вся чувствуеть, и вся дъйствуеть, что его совершенству пристойно, благопотребно, и украсишельно есть. Ибо здъсь все для него готово, и ко всему хорошему, если не охопіно, то понудишельно приводишся, и союзными силами защищается. онъ по общему чиноположенію, имъя родишелей благоучрежденных в , воспишывается без в лишенія нужнаго. и возрасшаеть научаемый того, чъмъ можеть впредь себи и общество пользовать. Здъть, если бы сиропюю оспіался ощь родипіелей, спіолько ему опіцевь и машерей предспіанеців, сколько добрыхв согражданв, или сосъдовъ находишся. Здъсь, если онъ худыми склонностями испорченъ, удержанъ будетъ въ дъйствіи оных в, и в в ум вренность конечно приведется: если же превосходными окаженся украшенъ дарами; пю прославишся паче сверсшниковь своихъ, служа общеспву, яко члень благопопребнъйшій.

bl 3

Испин-

Истинна ли есть, мои Слушатели? кажется не можеть быть инако. Ибо опыть самый сіе полшверждаешъ. Но извольшежъ далъ просшерши очи. Буди общество хотя не болбе как в в десяпи челов вках в, и положимъ, что нъть въ немъ ни слъду любьви, то есть, чи одинь изъ членовъ его оною не горипъ къ другому. О! коль нещастенъ всякъ, кто въ такомъ общеимянованіи находиліся! Ибо здёсь одинъ другаго бояпься долженъ, вмъсто того, чтобъ надБяться могь. Для чего? для того, что никто не разположенъ къдругому такъ, чтобъ усерденъ былъ; чтобь готовь быль номочь вь случав требованія; чтобъ соболъзнователенъ оказывался въ скорбныхъ приключеніяхъ, и ут вшителень яко удь уду о едином в шБлБ: но паче всякъ другому врагъ, навъшникъ Оглаголникъ, и желающій можетъ быть не токмо имъне отнять, но и жизнь Сему виновно отсутствіе любви! ТакЪ каково пребываніе вЪ таком в сообщесшвъ? Воисшинну ни само преобщество есть достойно имени сего: ни шъ довольно оплаканы бышь могушъ, кои въ него: войши судьбою, или и неволею приведены.

А по сему что заключить надобно о самой цълости имянуемаго общества? Въ такомъ состояни будеть оно, какъ село неогражденное, въ коемъ не токмо домашній скоть топчеть посъянное, и нечистотою обезображаеть; но и дикіе звъри находя удобно имъ свойственное разхищають. И подлинно такъ собывается въ нелюбительномъ обществъ. Воистинну бо оно никакой твердой ограды не имъсть; а потому и внутренно отъ своихъ сочленовъ страждеть, и внъшно отъ навътующихъ враговъ. Скажеть ли кто, что законы и страхъ начальства здъсь держитъ все въ порядкъ? Правда: есть не малая помощь и отъ

сихъ средствъ. Но изъ нихъ первое только путь показываеть, какъ жить, и что дълать; а второе ошь наглыхь элодъяній удерживаешь. Но довольно ли сего къ цвътущему состоянію, и къ прямой безопасности общества? Никакъ. Къ симъ вопервыхъ нуждоброе расположение, и такое соединение, серлецЪ чтобъ множество людей оныхъ было яко стъна каменная, искуснъйшимъ образомъ въ своихъ часпіяхъ скръпленная. Скажише же, что можеть коснуться сердца челов вческого такв, какв любовь, для лучшаго въ немъ вида? Мы сами чувствительнъйше въ себъ примъщимъ, яко ни за что не пріемлемся охошно и съ пріятностію, не возлюбя напередъ то, къ чему приступаемъ. И хотя что здълать повелять намъ начальствующие для другаго; но ежели къ тому нътъ въ насъ любви; то или уклоняемся от исполненія; или съ крайнимъ нерадъніемъ волочимъ дъло; а притомъ проклинаемъ паче, нежели доброхопиствуемъ въ самомъ производствъ онаго. Положимъ же, что любовь вселилася вЪ душу; шошь чась иныя дъйсшвія оказующся. Ею и лющое сердце измягчается, и крупый нравъ удерживается; и самолюбіе уступаеть; и непріятность въ другомъ какъ бы невидима бываетъ. По отдалени же сихъ раждается доброхотство, пріятность, желаніе видъться, охота услужить, и готовность подъять прудъ для исполненія долга любишельнаго. Такъ если бы всБ другь другу сіе дъйствіе чувствовали, сколько ни есшь въ обществъ сочленовъ, подумайте, можно ли вообразить иначе о благосостечни таковаго соединения, какЪ что оно внутрь своего предЪлоположенія есть блатополучнъйшее, а внъшно страшное и неприступное. Ибо въ первомъ случав опинодь, одинъ другато не могь бы эрыпь безь великаго сожальнія, если бы впасть KOMY кому случилось или въ болъзнь, или въ нещастие; и пошому шошр часрен помочь всячески сшарался. другомъ: какъ бы скоро непріятель коснуться умыслиль къ одному, тушь немедленнобь увидьль онь на себя скачущих в десяпь или сто, въ защищение обидимому. Толь лъйствительна есть едина любовь!

что есть любовь?

т. къ Корине. 13. 4.

Сіе начершаніе показало, коль нужна доброавтель сія въ общежительствахь. Но надобно пристойное понятіе и о существъ ея имъть; лабы можно было, от в чего она бываеть дывидъпіь ствительна и сильна. Любовь есть усердное души расположение къ тому, кого оная душа предметомъ себъ имъетъ, и о комъ разсуждаетъ. Послъдствія такой любви суть, веселиться о добротахъ того и о щастін, къ кому сердце прилъпляется; печалію же наполняться, когда любимый въ нещастие впадаеть и совершенствъ лишается. А притомъ любви дъла супть, по описанію великаго Павла, долготерпъть, милосердовать, не завидёть, не превозноситься, не гординься, не безчинствовать, не искать своихъ си, не раздражашься, не мыслишь эла, не радоващься о неправд в, радованься же о истиннъ.

Чтобъ любовь таковая во общежителяхъ была, и чтобь она всякато человъка въ обществъ предметомъ имъла, а не того только и другаго, и не по прелестнымъ причинамъ, но по твердымъ и богоугоднымь; то само собою и явствуеть здёсь, что на сіе должно быть понятіе вЪ насЪ гораздо вынишее, нежели какъ мірская мудрость представить можеть. понящіе не можешь быть чисще и важнье, какь мы Христіане почерпаемъ изъ ученія Христова. здъсь поставляемся мы братією, яко Опида единаго имъющіи Бога. Поставляемся единаго тыва уды, яко

жь единой главъ привязаны есмы Христу. Поставляемся въ единой надеждъ получить сожите и въ въчном'ь царспівіи Хриспіа Іисуса, когда Онъ пріидеть общимъ судомъ всъмъ воздати по дъламъ. И паки: поставляемся въ страхъ въчнаго осужденія, и отверженія опъ блаженнаго лицезрънія Его, ежели любви пракой, каковая между дъшьми Опица небеснаго, между удами штъла его, и соучастниками единаго блаженслва, быль должна, не сохранимъ, и каковую Онъ мато. с. нам в запов в даль. Он в же предписывает в любити не 44. и даль. полько любящих в насв, но и ненавидящих в и тоня- Аук. 6.27. щих в насв. А для чего? для шого, чшобъ мы уподобились Опцу внашему небесному, которой де солнце спое сілеть на злыя и влагія, и дождить на прапедныя и на непрапедныя: и тъмъ уподоблениемъ достойны бы были Его самаго любви и награжденія. А пришомъ, когда по причинъ любви будемъ крошки и смирны; по обрящемъ покой душамъ нашимъ, и мате. г. составимъ міръ и шишину въ сожитіи общемъ.

Такъ училъ Учипель сей небесный. Къ шомужъ 2. кор. 12. ведеть и ученикъ Его небопарный, до претьято небеси бывъ восхищенный, учитися отъ Него, глаголя: пся памь лювопію да выпають. Вся: то есть, что ни дъломъ де хочете произвесть, что ни словомъ выговорить, что ни мыслію предпріять, вся вамъ на любви да основываются, любовію да зиждутся, любви ради да совершаются. Вся памь лювопію да выпають. Ибо не можете де вы ничего твердаго и надежнаго учинить въ общежительствъ вашемъ, ежели любви не будете имъть. Ни отець жъ чаду, ни мать къ своему рожденію, безъ любви не обращаются столь пріятно, какъ родителямъ прилично. Да и мужъ жену, и жена мужа не оставляють ли, когда любовь ихъ взаи нам

угаснеть? Такъ не имъющіи естественнаго сопряженія другь къ другу, что предпріимуть въ пользу взаимную, будучи добродътелью оною не расположенны? Убо пся памь любопію да выпають, ежели хощете и частно и общественно жить въ благополучіи, и быть въ незыблемой надеждъ милосердія Божія къ полученію въчнаго у Него блаженства, которое Онъ уготоваль изълюбви и за любовь, хранимую всъмъ Его послушающимъ.

Мы, моя брашія, ежели шакъ понимаемъ, какъ истинна сія предлагается намъ къ разумънію, что заключить должны для себя? Кажется очень есть видимо. То есть: или любовь да утвердимъ между собою, такъ, чтобъ всъ дъянія наши оною аки душею тъло оживлялися, и стояли въ своей бытности, отъ чего благосостояніе общества нашего, а тъмъ самимъ и собственное наше возрастеть въ незыблемость; или пренебрегши толь нужную добродътель къ нашему устройству, будемъ аки въ тинъ всякихъ элоключеній погрязать и внутренно и внъшно, и въ сей въкъ и въ будущій.

Если же кто думаеть, что, коль мало и нынь любовь такую имъють и хранять, однако всъ живуть нехудо, а иные и гораздо щастливо, и общество наше стоить благополучно. Тако мыслящій, или мало, или ничего не видить, какь видъть надобно. А я по силъ вышереченнаго показанія заключаю, что если совершенное царствуеть въ обществъ благосостояніе, то конечно и совершенная любовь въ членахъ онаго владычествуеть. Но если одинь человъкъ веселится въ своемъ пространствъ, а другой рыдаеть оть тъсноты: одинъ сыть и пьянь оть изобилія, а другой и насущнаго хлъба не имъя оть глада истаеваеть, и отъ мраза гибнеть: одинъ чужая похищаеть и богатьеть,

а другой и от своих в трудов в плоды к своей польз в не может употребить, поелику наглость сильных в оныя от вемлеть: и ежели туть ни власть, ни судъ справедливый м врв на об в стороны не полагають, и конечно остаются сильный е в своем удовольстви, а бъдные отчасу умножаются, и своему страданию конца не получають: можно ли истинно сказать, что в в таком в обществ в, есть прямо цв в тущее состояние и благополучие?

А что наше благословенное Отечество подлинно видъ блистательнаго устройства являеть: тому что причиною? что, как в не любовь, и любовь шеплъйшая ко всъмъ и на вся премилосердыя нашея Машери, премудрыя Монархини. Великія ЕКАТЕРИНЫ? Ибо как в в в твл в естественном в когда голова есть здорова и ничемъ не поврежденна, то, хотя прочіе уды и слабы будушь ошь чего либо, она управляеть къ пользъ шъла все своимъ разпоряжениемъ: такъ и въ полишическомъ составъ, если верьховнъйшая власть есшь кЪ подданнымЪ отлично любительна и премудро управляющая; конечно тогла является превосходный степень благосостоянія. Совстмъ тъмъ, частно члены отечества, ежели сами не будуть стараться во взаимной любви себя содержать; отнюдь прямой спокойности и мира не будушъ имъть ни въ душахъ своихъ, ни въ сожитін; но конечно, когда одни страждуть тъсноту, то другіе тъснопу наводящіе находятся въ опасности удержать свое мнимое благополучіе. Причины сему явственны изъ вышереченныхъ показаній.

ТакЪ, чтобъ мы, возлюбленній, эла сего избътли, а благо всякое и всегда постоянно чувствовали, потщимся, да ися намЪ, по Апостолову наставленію, пювоцію выпають. И тъмъ паче сіе да чинимъ, что ь 2 самъ

самЪ ХристосЪ Господь и СпасЪ нашЪ и примъромЪ своимъ, и словесными показаніями сильнъйше къ шому тоан, 15. побуждаеть. Ибо Онъ по шеплъйшей любви своей къ 13. и глава намъ всю жизнь свою посвящиль за спасение наше, и 17. 19. кончину приняль поносную, да нась ошь въчныхъ и люшых в скорбей избавишь. А пришом в кром в другихъ наставленій устныхъ, воть каковое гревозношеніе сей доброд Бшели благоволиль сказашь, как в в в нын Бигнем Б мы Евантельском Б чиеній слышали, чию, мате. 22 еже Бога любити и ближняго, нъпъ болъе въ законъ 38 39 всих в заповъдей, и въ них в де весь законъ и Пророцы 40.. висять. То есть: что ни писано въ книгъ законной, и въ книгахъ Пророческихъ, все то зависить отъ любви къ Богу и къ ближнему; и къ нимъ яко къ предБламЪ начала и конца относится: И такЪ: кто любовь къ Богу и къ ближнему имъетъ, законъ исполниль есть. Или: не можно тому статься, чтобъ закона не исполнилъ; поелику любовь есть причиною всбхъ дъяній законныхъ. Всякъ 60, кто любитъ, для любимаго творить угодное. Сте изъ вышереченныхъ заключение выводишь тойже Павель святый, котпорато мы богословію, слъдуя бесъду сію простирали. Онъ къ Галашомъ пиша, тако говорий въ главъ так 5. 13. пятой: 100 бонно работайте другь другу. Ибо не в 14. законь по единомь слопеси исполняется: по еже позлювиши влижняго тпоето яко же севе. И подлинно пакъ есть. Положа 60 причину въ дъянии, неможешъ не послъдовать по, къ чему оная причина служить. любовь есть причина исполнения законнаго: слёдовашельно и бываешь все дъломь въ пользу ближняго ош'ь шого, кию любовію разпаляения кі нему. Сте знаменіе, внаменіе свяпі вишее и пріятивщее, буди и на насъ. Аминь. CAOBO



## СЛОВО

Въ лень Рождества Богородицы. Рождество твое Богородице двпо радость позвести псей пселенный.

Изв всиная есть пъснь церковная.

Какъ нътъ ничего непріятивищаго человъку паче въсшей печальныхъ: такъ вопреки нътъ желательнъйшаго паче радостнаго слуха. И не дивно. ибо печаль такъ противна человъческому естеству, какъ ржа желъзу, горесни сладосни: а радосни такъ свойственна, какъ хладъ водъ, какъ земли плодотворной влага. А то для того, что мы къ радости Зиждишелемъ нашимъ и созданы, къ радосши и зовомы бываемъ. Прощивнато убо тому по достоинству естество наше уклоняется. Если же такъ, то не распроспіранишся ли сердце наше, слыша глась, глась Церкви свящой, провозглащающь о пречистой днесь рожденной Дъвъ, что Ен рождество радость позвети всей исе-Возивсти же, глаголеть, радость не просто: не единымъ бо родишелямъ и родству Ея, но псей пселенной. А когда такъ, то неописанной радости Виновница родилася намъ днесь. Ибо, когда шакое въ естествь всьхь животныхь устроение видимь, что одно другому, если усмоприпъ скачуще и веселящееся, въ соединение скакания, и отъ тайной нъкакой веселодвижущей силы въ рысканіе купно побуждается: то мы человбцы вышшій нъкій смысль предъ прочими живошными сшяжаещій, и небезразсудно въ радосшь прешворяющеся, сего дии, когда Богоошроковицы рождество радость возвъщаеть всей вселеннъй, какъ возрадуемся? И какій умъ опишеть торжество наше? Радуемb 3.

Радуемся всакъ о себъ собственно, и сорадуемся всякому. А сколько тъхъ, коимъ сорадуемся, столько умноженія радости. Радующихся вся вселенная: убо тоть развъ опишеть величество радости нашей, кто опишеть во вселенный радующихся.

О! воистинну благословенна ты въ женахъ Маріе дъво! Когда бо намъ толика родилася еси, то въ себъ Ты что, развъ самая радость? Вышшее убо Тебъ отъ насъ привътствие должно быть, нежели, радуйся! Что бо говорить самой радости? Радуйся! Мы убо человъцы недоумъя, кими пъсньми Тебе ублажити, оставляемъ Антеламъ и Архангеламъ, и всъмъ Силамъ небеснымъ, и самому Тебе тако почетшему Богу достодолжное прославление Твое; а на свою прочемъ пользу примемъ бесъду, силамъ нашимъ соразмърную, обаче въ честь же Твоего пресвятаго имени.

И когда намъ, Слушатели, начало въ словъ о радости возымълося: буди убо о той же и вся бесъда наша. И день бо радостный, и естество наше, какъ свойственности своей себъ ища, ничего паче не мнится требовать.

Знаемъ вси, какъ отъ священныхъ книгъ, такъ и самымъ искуствомъ учимы, что человъкъ между прочими животными, пріявъ отъ божественнаго естества образь и подобіе, толь создань превосходень разумомъ, что малымь чёмь умалень оть Ангель. А по причинъ сего дароукрашенія, и той верьхъ блаженства, бывъ въ раи, получалъ, что хотя и въ бренномъ тълеси включенъ состояль; однако вперяяся умомъ въ созерцаніе совершеннаго своего добра, такъ радостію неизглаголанною обиловаль, яко выше всъхъ вемныхъ скорбныхъ случаевъ всегда находился. Напротивъ того, какъ паль злою дерзостію, и уподобился ско-

Псал. 8.

скотомъ несмысленнымъ, то нарушивъ неповинность естества, великую часть потернав и прозорливости от в разума. И как в прежде не им влв и не хот вль больше ничего, развъ полько радованися о совершенномъ добръ, въ которомъ умъ его сладкимъ углублялся созерцаніемЪ: такЪ потомЪ удалившися от онаго добра, впаль въ шуги и печали, скорби и болъзни, и началь искать отрады тамь, гдъ не подобаеть. Какъ же гръхомъ, пакъ и симъ нещастіемъ, и насъ родъ свой заразиль. Томимый убо шоликимъ элополучіемь, мню что между всъми желаніями и попеченіями всякъ изъ насъ первое имъетъ размышление о томъ, как в бы печали избыши, и в в радости подобающей жизнь свою провождать. Коль сіе праведно, из в того явствуеть, что крайняго добра тоть ищеть, кто Ибо подлинно между всъми благими ищеть радости. нъпъ лучшаго на свътъ добра, какъ радость. Все бо человъку не мило, если радости нътъ. Сія здраваго укръпляеть, немощнаго оживляеть, все мило творипь: землю небеси уподобляеть; всякое дъло рукь человъческих в в прямое д в йство производить. А без в радости и здравый немощень: болящій прежде времени во гробъ клонишся. Если веселости нъть, и у искуснаго дъло изъ рукъ валишся. Будь въ раи, но если радосни нъшь, що и рай не лучше будень шюрмы. Все нелюбо, и ни на что не хочется смотръть, если радость не обемлеть сердца. Сія истинна безспорна, и всякъ уповаю искусомъ увъдаль. Безрадосшный не умфеть и Богу хвалы воздать, ни челов вком в угодить. Чего ради радостотворный сосудь Павель святый, почти во всъхъ своихъ посланіяхъ къ радости върныхъ возбуждаеть. И что паче: между плодами духа свя-къ талат. таго, вторымъ полагаетъ плодъ радости, глаголя: 5. 22.  $\pi nogb$ 

плодь духопный есть любы, радость, мирь, долго-терпеніе, и прочая.

Но коль сіе добро велико, толь тщательнаго

разбору пребуеть. Ибо, если безъ надлежащаго разбору радость выхвалимь; если поставимь, что всякая веселость довольна въ себъ и честна, то кто не бламате. 26. женъ? Уже и Іуда въ числъ блаженных в щиппаться должень, возрадовавшися о тридесяти сребренникахь за проданнаго имъ Христа принятыхъ. Чего ради надлежить знать, и примътить, что радость трояко въ человъкахъ случается. Одна отъ гръха, со гръхомЪ, и въ погибель. Другая средственная, которая хотя не от гръха есть, толькожь и не въ совершенное блаженство, а иногда и со гръхомъ можетъ учинишься, и такъ достойна бышь гнъва Божія. Трешія. плодъ духовный есть, блаженства виновная, и прямо ко спасенію ведущая. Но сколько, увы! от в первой оной погибельной часпи еспь радующихся! Увидимъ явственно, когда разсудимъ, что радость бываетъ всякому изъ полученія того, чего всем рно желаль кто и искаль. А когда такъ, то сколько простирающихся желаніем в къ богатству, къ чести и славъ; сколько сластолюбцовъ ищущихъ свою страсть насышишь; сколько ненависшниковъ хотящихъ обиду свою опімстити ; сколько см вющихся о нещастій и погибели соперника своего; сколько зависшников в и самолюбцевъ, нежелающихъ добра того, каковое сами им Бютъ, ближнему имъть; сколько піяниць за чарку всякое ласкосердство и иждивение употребляющих в; сколько льспителей, любимыя вещи выманивающих в; сколько грабителей явных , тайных и учтивых ; сколько лицем Бровъ, за мнимыя своя добрыя дъла похвалы и меды жаждущихь; сколько любящихь жиппи въ роскоши

играхъ, и о томъ все попечение полагающихъ: столько есть радующихся, столько есть жребій свой похваляющихъ. Ибо сіи вси скорбять и тужапів, ежели не по желанію их в сол васется: веселящся, когда желаніе свое видять исполнившееся. Но что сія радость? не опъ гръха ли? не со гръхомъли и въ погибель? самый разумъ, отрясшій отъ себя пристрастиныя умствованія, видить сію истинну ясно. Если же кпо летить себя и не довъряеть, да приведеть себъ на память богача онаго, который собраль богатства, и от в радости дуни своей глаголаль: душе! имаши Лук. 12. многа влага лежаща на льта многа: почипай, яждь, 19. 20. пій, песелися. И какой глась Господень услышаль? Безумне! пв сiю нощь душу тпою истяжуть omb тебе, а яже уготопаль еси, кому будуть? Да воспо- Лук. 16. мянеть же и другаго онаго, который веселился на вся 10. и проч. дни свътло, облачался въ порфиру и вуссонъ, а бъднаго Лазаря презираль, и добра ему не хошъль никаковаго. И что ему воспослъдовало? не удостоился уже окаянный и капли воды, горя въ мукахъ, на прохлажденіе себ' получинь. Но столько на сіє прим ровь. сколько удовольствовавшихся мірскою радостію, и пошедших во дно адово, вид в ть можно в в священных в и церковных в книгах в, если кому только угодно читать оныя съ прилъжаніемъ.

Но о человъколюбче Господи! не попусти насъ, чтобъ мы такой радости причастны были! паче же, кою и за посредственную вмъняемъ, въ той бы безъ гръха обрълися. Есть же сія, когда родители веселятся о чадъхъ своихъ; когда женихъ поемлеть невъсту себъ, и тамъ ликуютъ съ веселіемъ; когда земледълецъ радуется о плодородіи земномъ; когда мореплаватель упівшается, видя корабль свой благополучнымъ вът-

в Б пром в носимый; когда купец в веселым в духом в ликуеть, по товарамь своимь видя желаемый расходь и приходъ; когда Судія радостень изъ того, что не им Беть кого судить, и безь хлопоть пребываеть; когда учащій веселипся о успъхъ своихъ прудовь въ учащихся, учайся же радуешся, что съ похвалою означаемое совершаеть. Сія есть радость, которой вина не гръхъ, ниже въ погибель, толькоже и ко спасенію неходатайственна, если безъ возвышенія ума къ Источнику всъхъ благъ и Подашелю совершается. А можетъ и гръхъ причинить виновенъ гнъва Божія, и казни, ежели кто или своему слъпому щастию, силъже, и искусству оное благопосп вшество воснисуя, радуется; или въ шакое безмърное ликование вдаешся, что и имя Божіе забываеть между веселостями. Все же погибели въчной виновно будеть, если кто съ козлогласованиемъ и піянствы, со студод Бяніем в и безчинством в, такую, которая въ посредственности могла бы быть, а иногда и къ исшинному блаженству руководительна, радоспь навершаень.

Но научи насъ самъ, Источниче святыни, Боже! святити имя твое, гдъ о даръхъ твоихъ радоватися долженствуемъ. Совъсть бо наша вопість на насъ, что повинны и тамъ дълаемся суду твоему праведному!

Увъдавъ о двоихъ родахъ случающихся радостей, приступимъ пеперь къ третему. Ахъ! коль сія блага радость! Ахъ! коль мы далече отстоимъ отъ нея! Хощетъ умъ приникнупи въ нее, но неискусная душа не въсть сладости ея, и чуждается не могущи постигнути за слабость свою. Однакъ полюбопытствуемъ, Слушатели, и спросимъ о ней у пожившихъ въ міръ семъ не столько долговременно, сколько искусно. А понеже вы намъ паче удивительны, въ пустыняхъ и въ

въ вершенахъ, не по нуждъ, никимъже бо гоними тамъ и жизнь свою скончавшіи: от в васъ убо научитися желаемъ, чего ища, въ пустынныя мъста удалилися вы? неужъ ли въ міръ спастися вамъ не возможно было? Человъку нъть лучше, какъ тамъ, гдъ весело. Гдъжъ веселяе, какъ между людьми? а въ пустынъ пустотою и пахнетъ.

Не тако умствують блаженныя оныя главы! Знають они, что между людьми весело, но не сіе блаженство челов вку. Духа они радостію насытити ищуть. Духъ же не довольствуется веселостями, скоро преходящими. Тъшь его сколько хощешь сладостьми всякими, различными музыками, и красопами чрезъ очи его насыщай, но не насышишь такЪ, чтобъ онЪ къ большему чему не простерся, чтобъ никогда не воскорбъль, чтобъ и сими всъми не возгнушался. менна бо суть сія и табина: и потому неприродна ему, и довольствовать его не могуть. Духъ бо къ духовнымъ влечешся, поелику и первообразное ему Богъ самЪ, который его сотворилЪ по образу своему и по подобію. И такъ поколику съ Зиждителемъ своимъ соединяется, потолику радостію истинною, радостію наполняется. Давидъ святый Царь быль: у Царя чего не довольно? но возглашаеть къ богу, аки алчущій и жаждущій: насыщуся, пнегда япитимися псал. 16. слапь тпоей. Изъ вышшихъ же его словесь въ томъть псалмъ явствуеть, что онь исчитывая веселящихся, у коихъ сокровенныхъ Божіихъ, сіесть вещей на земли созданных в от в Бога, исполнися чрево, кои насышишася сыновъ, и еще оставиша останки младенцемъ, сіесть, пошомкам в своим в : аз в же, акибы глаголеть, не довольствуюся сими, какЪ суетными и временными, хощя и Царемъ от в Тебе поставленъ, Господи, и 060обогащенъ всъмъ; но развъ правду шворя, явлюся лину Тво-

ему, и тогда насыщуся радостію прямою и неувядаемою, когда явишся слава Твоя великол бпіем в своим в насы-Сего блаженнаго насыщенія чтобъ достикщающая. нушь, и сладости его поне отчасти на земли сполобитися, пустыня паче возлюбилася, нежели сожите въ многолюдетвъ, Опцамъ онымъ. Ибо если Пустыннымь, какъ въ церковныхъ пъсняхъ слышимъ, непрестанное есть вожестпенное желаніе, міра сущимь суетнаго кромь: то пустыннымь, какь тамь же возглашается, поистинну жипоть влажень есть, вожестпеннымь раченіемь поскрыляющимся, ибо міра суще суетнаго жромв, когда уже они удобно божественным в раченіем воскрыляются, парять надь небесная, и вит. къ ко-дяшь, ихъ же око шълесное видъши не можеть; слы-Рине. 2.9 шашь, ихь же ухо дебелое не слышишь никогда же: уштыающся духомь о штьхь вещахь, яже на сердце челов Бку плошяному не взыдоща. А чио сія шако сушь, повъсти о ихъ житіи (кои мы читая, если съ върою и вниманіем в чтем в, не без в сладости удивляемся) явственно показывають.

Но хотя пустыникомъ будь, хотя въ міръ живи, едино есть на потребу вездъ. Если ищемъ истинной оной радости, если желаемъ ея насытитися, должно стяжати богозрънніе, отъ которато аки отъ солнца чрезъ лучи теплота, радость всесладостная на насъ истекаеть. И какъ нътъ на кого сіяющаго солнца, нътъ на того ни свъта ни тепла: такъ кто не имъетъ богозрънія, тому ни просвъщенія въ души, ни веселія истиннаго отнюдь не можеть быть.

Чтожъ? есть ли ревность? есть ли тщаніе и помысль стяжать сіе высочайшее и крайнее благо? Ежели есть, то буди намъ первое попеченіе чистоту сердца

сердца хранити. Блажени 60 чистін сердцемв, яко тін Бога узрять: даеть намь знать Христось Господь. Чисты же будемъ сердцемъ, когда страсти искореняя, при томъ искреннюю къ ближнему 10ан. 13.17. любовь имъть попщимся и мыслію незазорною пресвятое имя Божіе въ себъ носити попечемся, и въ Римл. 13.8ваконъ госпони поучатися, будемъ день и нощь. Пока-1.102.3.21. заль еще явсчвенно и порфироносный оный Пророкъпсал. 1, 2. стезю, какъ можемъ насыщащися славою Господнею. Глаголеть 60: Азь же прандого яплюся лицу тноему, псал. 16. и насыщуся, пнегда япитимися слап' тоей. правда пушь еще есшь къ приснохвалимому радосши блаженству. Но какая правда? такая, каковую онъ собою изобразиль, и описаль намь на подражание: глаголеть 60: милость и судь поспою тевь Господи: Псал. 100. пою и разумью пь пути непорочнь, когда пріндеши ко мнв? прехождахь пь незлови сердца моего, посредъ дому моего; не предлагахь предь очима моима пещь законопреступную; тпорящія преступленіе позненаиидьхв, и прочая псалма того. А если достигнемъ въ сіе совершенство, то подражательно благодатной, и исполненной всякой чистьйшей радости, Дъвъ, можемъ возглашани: пеличить душа моя Господа и поз. Лук. 1. 47. радопася духь мой о Бозь спась моемь. Будушь и восхожденія въ сердцъ возвышающая ошь мірскихъ къ селеніямъ Господнимъ, и восклицающая: коль поз. псал. 83.5. лювленна селенія тиоя Господи силь! Желаеть и скон-2. 3. чепается душа, моя по дпоры Господни. Сердце мое и плоть моя позрадопастася о Бозь жиль. Чего бо ради у насъ хладное сердце бываешъ, что хотя и въ селеніи Господни, сіесть, во храмъ, на славословіе Его созданномъ стоя, слышимъ гласъ Божій отъ священныхъ книгъ, однако не движемся духомъ? чего ради? **5** 3.

для того воистинну, что нечисты есмы сердцем в что не ходимъ по пути правды; Пророкомъ описанной. Ибо и Адамъ первый праошецъ нашь по тъ поры веселился и радовался прямо, и нечали не зналЪ, пока сЪ Богомъ, Творцемъ своимъ неуклонно бесъдовалъ, и имъ единымъ утъшался, храня правду, которая заповъдію ему была предложена. А какЪ только опіврапился опіЪ Господа своего въ пушь неправды, то аки изъ ограды выпаль, и попался въ същи зміины, и обнажень сталь всякой доброшы, и увидбль студь нагоды своея: и оть всъхь странь вмъсто радованія, оскорбленіе, вмЪсто утъхи, печаль чувствовать началь. шивъ, кои нынъ благодатію Христовою достигнуть попидалися въ первобытиную чистоту и невинность, такъ облекаются въ божественныя и радостотворныя одежды, чию и нази будучи, нагопы своея не спыдятся и не чувствують (\*); и аще и посредъ съни смертходять, но невредими бывають; въ тъъ ныя обращаяся, аки внъ шъла жишельствующь; и въ міръ суще, съ небесными водворяются; по земли съ нами ходя, райскихъ благъ насыщаются. А у насъ все прошивное. Опістоим в бо отв них в сполько, сколько вемля от в неба; а будто не того же Отца небеснаго чада есмы; будто не шьмь же крещеніемь святымь опрождены; будшо не къ помужъ соцарствованію со Христомъ и къ радости въчной искуплени кровію Его пречистою. Ахъ! бъдные мы и окаяннъйшіи! между временными погубляем'ь в в чное: за ш з в ная продаем в негибнущая: въ утъхъ, въ роскошахъ, въ сластехъ, во мгновеніи ока преходящихь, пошопляємь радость

И

<sup>(\*)</sup> Зри повъсти о житіи святыхъ Онуфрія, и Петра Авонскаго. Іаннуар. 12. числа. и Маріи Египетской. Апр. 1. и другихъ.

и веселіе святое и преблагословенное. Причина же тому, что не видимъ толикія тщеты ! Знать то въ насъ погасли свътильницы наши, Въра, Надежда, и Любовь! знать то помрачилось душевное наше око, разумъ правый.

Но ты, Отче небесный! даждь образумитися намь: возжы свытильники наши погасшіе! и даждь увидыти, что толь есть радость сія дорога, что ея вырные раби Твои животомь своимь защищали; толь нужна, коль самая жизнь; и Ты такь любя насы ведеть кы ней, что и достойную Дыву явити вы мірь изволиль еси, оты нея же родитися благоволиль на обновленіе и возвращеніе потерянной вы Адамы радости, Сыны твой единородный. А уразумывы сію благодать Твою, достойными бы ея себя оказали, и сподобилися насыщатися радостію нетлынною и преблаженною, и здысь, и истые вы будущемы выкы. Аминь.





#### C I O B O

# На день коронованія ЕЯ ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, государыни всероссійскія Е К А Т Е Р И Н Ы І І.

1781 года, Сентября 22 дня говоренное. Воздадите Кесарепа Кесарепи, и Божія Богопи.

Словеса сущь Хрисша Спасителя нашего, сказанныя въ такомъ случав, гдв надобно было лицемвровъ и лукавыхъ вопросителей премудро опразить, неввжу наставить, и всвмъ человъкамъ дать правое понятіе о чести Государей, и о чести самаго перхопнаго существа Бога. Извольте благочествое собраніе выслушать весь перечень изъ повъсти, въ которой оныя слова писуса Христа положены, у списателя жинія Его богочеловъчнаго, у Матоея святаго въ главъ 22.

Оный писапіель Машоей святый тако говорить: тогда де шедше Фхрисен сопъть пріемше, яко да обольстять Его, то есть Іисуса Христа, слопомь. Когда то, тогда? То есть, когда Христось много во обличеніе злонравія Гудеевь, а паче надменных в лищем вріем в Фарисеевь, прямых в истиннъ пересказаль: как в подлинно въ главъ той, въ коей слова въ заглавіе от в насъ здъсь положенная находятся, також в и въ других в мъстах в, явственно вильть можно. И поелику нестерпимо было Фарисеям в сій обличенія слышать; то собравшись не малым в числом (как в то водится всегда у неисправных въ жизни противъ обличителей их в) учинили совъть, яко да оболстять Его слопомь; или чтобь уловить могли так в, как в бы

найвящие Іисусъ виноватымъ оказался въ оскорбленій величесніва Кесарева. Чего ради и посылають кв нему ученики споя со Іродіаны глаголюще: учителю, пъмы, яко истинень еси, и пути Божію по истинну учиши, и не радиши ни о комь же: не эриши во на лице челопькомь: риы убо намь, какь тебь мнится? Достойно ли есть дати кинсонь Кесарепи или ни? Разумвив же (говорить Евангелисть) Інсусь луканство ихв рече: что мя искущаете лицември? покажите ми златиицу кинсонную, то есть податную. Ониже принесоща ему пънязь. И глагола имь: чій овразь сей и написаніе? и глаголаша ему: Кесарепь. Тогда глагола имь: ноздадите убо Кесарена Кесарени, и Божія Богони. Чтожъ на сіи слова Фарисеи лукавые? не могли ничего уловить, пачеже сами уловлены бывше, дипишася слышапь сія, и остапльше Его отвидоша.

Но мы, благочестивіи Слушатели не оставим в нашего сладкаго Учителя; паче же услышав в Его толь премудрое, сколь кв вещи приличный шее изреченіе, не токмо подивимся, но еще дал ве вникнем в, и в в возвышеніе нынышняго нашего всерадостнаго торжества покажем в: что то есть, еже Кесареци, или Государю поздати должно, и что, еже Богоци.

Чтобъ изъ самой внутренности союза словъ Христовыхъ съ вещьми, кои къ дълу истинны касались, сперва мы показаніе учинили: то посмотримъ, въ какомъ случать сказалъ Господь Іисусъ: поздадите Кесарепа Кесарепи, и Божіл Богопи. Онъ сказалъ сіе, когда искусители принесли и подали Ему въ руки пънязь. Причемъ какъ увидълъ на той монетъ Кесаря Римскаго изображеніе, благоволилъ вопросить: чій образь сей и написаніе? Вопросилъ же, дабы изъ ихъ самихъ сказанія ощутищельные истинну вывесть, и обличить ихъ лукаве

лукавство, а для исполнения должнаго положить твердую заповъдь. Вопросиль, и когда услышаль, что образъ и написание на монепръ еслъ Кесарево, що и подтвердиль: поздадите убо Кесарена Кесарени, и Вожія Богопи. Такъ мы и должны опісюду примъшишь къ нашему исполненію, что все то къ земнымъ Государямъ и Царямъ опіносипь мы обязаны, на чемъ их величественное лице изображено, и на чем в имя ихъ высокопочтенное носипся, и къ чему ихъ повельніе и ограниченіе касаептся. Какъ же относить? то есть, должны мы то съ честію хранить, и когда пребуется къ ихъ казнъ, и заповъдуется беречь къ ихъ особъ, опідань безъ ронону, и блюсни съ искреннимъ усердіемъ. А поелику Государи величесшвомъ почшены, въ коемъ значишся неограниченная власть, и въ томъ ихъ есть ближайшее подобіе самому Царю небесному, самому Богу: по, какъ Владыка оный всю вселенную обымаеть своею властію, и ее своимъ судомъ и предълоположениемъ даешъ удъльно всъмъ шварямъ въ часшности присвоящь къ своему упопребленію; и никакая вещь кЪ другой прикоснупься не можеть, ежели нъть ей даннаго права отъ Создашеля ея, онаго верьховнаго Господа, или природнымъ расположениемъ, или на случай вдохновеннымъ побужденіемъ: такъ равно и подданные предъ Государемъ не могушъ ни на что себя простерти, что къ власти онаго касается, безъ Его воли, безъ Его праводаянія. Почему въ разсужденіи величественнаго Государей обладанія подданные не токмо земель, и другаго чего, не могутъ своимъ назвать, но и сами по себъ не свои сушь, да ожидають какъ на все прочее, такъ и на себя, разчиненія от нихъ, что до нихъ подданны хЪ жизни надлежипЪ вЪ разсуждении общественности. **y**60

убо по сему все въ обществъ Государево есть. И поелику на все наносишся власшь и имя Государское; по и должно все свяпо наблюдать: и кому на что оть высочайшей оной власти дано право, тьмь да и довольствуется, а на иное да никакож в простретв руки своея. Ибо сею дерзостію не токмо не воздасть Кесарева Кесареви, но и обиду Его Величеству нанесетъ. Чего ради, чтобъ сего чинено не было отъ кого либо изъ подданных в, и чтоб в ни по нев в д в нію, ни по дерзости за учиненное не подпаль и по тяжчай шему изстязанію и наказанію, дается обязательство присягою, и извъчинится встыть воля и власть Государя ихъ.

Се видите, что есть, еже воздавани должно Кесареви. Посмотримъ далъе, что есть, еже Богови обязуемся же воздавать. Здъсь мы должны напередъ вообразить, что есмы рукъ Бэжінхъ дъло; что Его всемогущею силою изъ небышія въ бышіе произведены; что намъ вся ко употребленію чувствъ нашихъ и живни касашельная покориль оный Владыка во удовольсные. По первому извъсшно изъ свящаго писанія, что въ насъ есть печать существа божественнаго, еснь образъ Его совершенствъ. Ибо созидая первобытных в наших в опщев в, объявил в явственно Виждитель: сотноримь челопека по образу нашему и по подобіло. Выш. 1.26. И сотвориль тако мужа и жену, давъ благословение и 27. 28. имъ распипися и множипися, дабы раждая они шакихъ же, каковы и сами, непосредственно отъ Его руки осуществованы, наполняли землю.

Теперь вспомнимъ поступокъ Христа Господа выше расказанный. Онъ смотря на поднесенный пънязь, и спрося, чій образъ на немъ и написаніе, когда услышаль, что Кесаревь, тогда сказаль: поздадите уво Кесарепа Кесарепи. Приложиль же: и Божія Богопи. CA 540-

Слъдовательно, какъ на чемъ имянование есть Государево. воздавать оное должно Государю: такъ и на чемъ есть Божіе начершаніе, и Божіе именованіе, що да будешь свящо и относимо Его божественному величеству. Въ насъ. какЪ видъли мы изъ писанія, есшь образъ Божій. Убо мы себя самых в так вести должны, чтобъ ничего не было въ нашемъ тъла и души составъ, чтобы ни обращено было къ чести и славъ Бога нашего. Иначе не обидно ли будетъ Творцу и Царю небесному, когда инаго воли себя угодными сшанемъ предсшавляшь, и пометать Его чистъйшее образование въ блато нечистых в похот вній ненавистнаго Ему противника? Сію справедливость изряднъйше усматривая, и коль она въ насъ дъйствительна быть должна, хотя ее наичувствительное вперить намъ Павелъ Христовъ Апостоль избраннъйшій, тако говорить въ посланіи къ 1. къ ко- Кориненномъ: прослапите Бога пв телестхв пашихв, рине. 6. 20. и пр дущахр пашихр, яже суть Божія. Выше же 16.17.18. сихъ словъ пространнъе описывая, чьи мы дълами нашими сопворяемся, еще приложиль: или не пъсте, яко тълеса паща храмь жипущаго пь пась спятаго

Се видите, что мы Богови должны и тъло и душу свою посвящать, или, что тожь воздавать. Теперь о вещахь, кои на употребление наше намь подминенны, что скажемь? Не такь ли и онь намь подлежать, чтобь воздавали ихъ Богови? Воистинну тако. Ибо и онъ хотя нами и иждиваются, или служать намь, однако суть Божія; поелику суть не наше, но Его всемогущества дъло, и намь ко благому употребленію преданы. Коль убо блюсти мы сіе правило должны и здъсь, чтобъ воздали Божія Богови! Какь же сіе можемь сотворити! Сотворимь, ежели не

Луха суть, Его же имате оть Бога, и нъсте спои.

не инако будем в оныя в в наше удовольствие приводить, как в чтобь нужды наши исправлялись ими, но притомы излишностей во угождение страстных в вождельний отнюдь бы не было, дабы элоупотребления вм в сто добраго употребления не оказалось. А при том в над в всяким в употреблением всякой вещи да мыслим в псал. 8.7. яко вся си божи суть, и по Его благости мы ими вытом вытом и обрасти в повытом и обрасти в повытом в польствуемся. И тако устами киждо нас в да гла-и 9.2.3. голеть: слава Твоему челов вколюбному промыслу воже и Соэдателю нашь! благоволи же, да Твоих в даров в возмогу и аз в достойно слав в Твоей наслаждатися.

КЪ таковымЪ мыслямЪ, и кЪ таковымЪ поступкамЪ при дѣлахЪ нашихЪ, и при употребленіи тварей БожіихЪ вЪ наши потребности, воэбуждаетЪ и наспавляетЪ насЪ той же ПавелЪ и АпостолЪ ХристовЪ, который отъ насЪ выше упомяненЪ. Онъ нѣгдѣ въ посланіяхЪ своихЪ говоритъ: аще ясте, аще ли піете, і. кор. 10. аще ино что тпорите, пся пѣ слапу Божію тпорите. Зікъ колосс, и индѣ: Все, еже аще что тпорите, слопомь, или дѣломь, пся по имя Господа Інсуса Христа тпорите, влагодаряще Бога и Отца тѣмь.

Но чтобь по вышереченному могли мы воздать какъ Кесарепа Кесарепи, такъ и Божія Богопи, надобны къ тому средства, кои бы насъ располагали и внутренно и внъшно. И первыя сущь върность подданическая къ Государю, и въра правая къ Богу. Ибо душа, върности не имъющая, не токмо не радитъ и не тщится, какъ бы лучшимъ образомъ Государево соблюсти, и воздать оное величеству Его ненарушимо, паче же и умножено въ предлежащемъ порядкъ; но и утаить, и украсти, или непріятелю перевесть, или разорить, и нивочто обратить, предпріемлеть дерзостно. Такожъ, и върою въ Бога непросвъщенный

и неутвержденный человъкъ, можетъли что подумать о томъ, чтобъ какъ себя, такъ и всякую созданія Его вещь, благоговъйно относить оному Вседержителю Владыкъ? И такъ, върности не имъющій, есть въ государствъ внутренній вратъ, и потаенный злодъй: а невърный въ Бога есть хуже скота. Ибо скоть изъ предъловъ въ природъ Его сущихъ отнюдь не выступаеть, и тъмъ творческое дъло блюдеть, какъ надобно. Но человъкъ невърный не можеть, по силъ развращенныхъ мыслей, не превратить какъ себя самаго, такъ и употребляемыя имъ вещи, въ иной конецъ, нежели каковый отъ премудрости творческой опредъленъ.

Впорыя средства, кои вн Вшно располагать насъ могуть къ тому, чтюбь воздавали мы Кесарена Кесарепи и Божія Богони, суть законы, или явственным предписанія от Государя и от Бога. Чего ради и нужно есть необходимо, чтобъ оные законы, (\*) уже существовали предв нами, или ежели ихв нътв, конечно даныбъ были. Иначе мы непогръшимъ, ежели не воздадимъ Государю, что бы ни мнилося быть его: такожь и Богь Создашель нашь не можеть поставить намь вь вину, что бы ни опущено было нами вь Его угодносны, ежели Онъ не изволинъ намъ явинъ своей воли, что и какъ Ему воздавать мы должны. сюду само собою и явствуеть, что какъ Государи. или земные Цари издающь своей воли и власши начертанія, по коимъ поступать подданнымъ повелъвають: такъ и Господь вселенныя, Царь небесный и Зиждитель Богъ, конечно не оставиль по силъ всевидящей своей

<sup>(\*)</sup> Изъ сей связи положеній доказывается прямо, что есть издано воли Божіей откровеніс. И оное описано въ книгъ, которую мы Христіане имянуемь Спященнымь писаніемь.

своей премудрости, и величества всегда покланяемаго и шваремъ препешнаго, чтобъ явить огласительно, что мы человъки предъ нимъ творити долженствуемъ. Въ слъдсивие сего мы и знаемъ книгу, въ коей подлинно Создащеля нашего воля изображена, и явсшвенныя правила сушь, по коимъ поступать мы обязаны, и учипься воздавать Божія Богови: кажь и оть Государей наших в на все, что мы, и гдб, и каким в образом в по ихъ волъ швориши имъемъ, и имъ воздавашь, указы и правила видимЪ и чшемЪ. И по разбору невидимъ ли, что, какъ знающие Государевы установленія и повельнія, лучше наблюдають и исполначть ихъ намъренія и желанія, а пошому и воздаюшь имъ должное; такъ и прилъжно чтуще и яснъе разумъющіе Божія закона книгу, точнъе волю Бога своего понимающь, и по ней угождающь Владыкъ своему.

Если же инако иногда и сім поступають люди, нежели какь заповъданія гласять, то надобно заключить, что они, или весьма малодушны, или развращенными мыслями втайнь заражены суть. Какь и изь опытовь часто наружу выходить, коль инаковы люди суть въ разумьніи и въ дълопроизводствь. Но мы здъсь не потому разсуждаемь, какь человьки могуть лицемърить, и наши очи оболстить, но какіе средства располатать нась къ поступкамь въ состояніи находятся, ежели мы ихъ истинно къ себъ прилагаемъ.

Впрочемъ узнавъ положишельныя винословія къ дълу, шеперь осшаєтся оныя принять намъ въ свое побужденіе. Цъль нашей бесъды есть не иная, какъ чтобъ мы духъ нашъ паче и паче воспламенили къ ревности воздавать Кесарепа Кесарепи, и Божія Богопи.

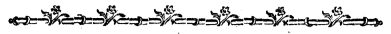
Мы въ сей благословенный день воспоминаемъ торжественно тоть священнъйшій обрядъ, котокоторым В Всепресв Бтл Бишая Монархиня наша Великая ЕКАТЕРИНА, въ порфиру и вънецъ благоукрашенно облечена, и свящымъ муромъ на владычество Россіи божественно утверждена. Да эрип Б убо всяк Б на Август Бйшую Особу Ея не шъмъ лукавымъ окомъ, которое не восписывая достодолжной важности Царской чести в в сердцъ скрываеть мысли, яко бы онь не зависить обязаннымъ столь благогов вть къ Монархин в своей, чтобь нетокмо вся, яже имать онъ внъшно, но и яже внутрь его сушь, що есшь, нам Бренія, и мысли, и самую жизнь, въ случав потребности безъ всякаго и отрицанія и гоповъ быль за имя и честь медлБнія святить Ибо, какъ и императорскую власть Eя. пересказано, нично же наше есть, И мы не свои въ разсуждении общеспивенности, которую ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВО, яко глава, и содержингь, и оживляешь, и управляешъ.

На сей конецъ и толь превознесенный, толь пресвъплый, и поржественнъйшій обрядь ко освященію Царской именитости успавлень, не изобръщеніемь челов вческим в, но изволением в самаго Царя царствую-Чти въ священномъ писаніи жниги царстив. Тамо узриши, какъ верьховнымъ онымъ Владыкою т. Царств. повел ваешся Пророкам В Самуилу огласинь и помазань 10. въ Цари Саула и Давыда, Насану Соломона, Іліи А-12. 3. Цар. заила на царство Сиріиское, и Инуя сына Амессіина на царство надъ Іизраилемъ. А у Ісаіи прозорливъй-3. Царст. шаго о Киръ Царъ Персидскомъ за сто и десять лътъ 19. 15. и явспивеннъйше имя и дъло той же Господь вселенныя Іса. 44. 28. предъявляя, показалъ несомнительно, что Онъ есть даніня. 4 возводяй на царство, и ему же хощетв, даеть оное. Когла же шакъ есть, что самъ Богь, самъ Царь небесный, и въ Его же руцъ всяческая содержатися,

#### دددد المراجعة

опредъляеть и возносить на владыне Государей земныхъ, и въ слъдствие того Христосъ Спасъ нашъ учить воздавать Кесарепа Кесарепи: то мы ли усумниммы истинные Бога истиннато чтишели исшинному благочестію, къ благочестив вишей Монархинъ нашей благоговъть усерднъйше, и всъмъ ЕЯ ИМПЕРАТОРСКОМУ ВЕЛИЧЕСТВУ жершвоваши? и шъмъ что сія искренность от в святаго Апостола Павла поставляется источникомъ и первъйшаго долга нашего кЪ самому оному верьховному существу отно- 1. КЪ Тисиппельнаго. Ибо оный великій Апостоль учипів молипівы мов. 2. ст. творити за Царя, и придагаеть: qa тихое де и везмоли-1. и 2. ное жите пожипемь по псякомь влагочести и чистоть. Видите, что тъмъ лучше мы воздадимъ и Божія Богопи, ежели будемъ воздавать Кесарепа Кесарепи. Ибо, будеть ли воздаваемо Божіе Богови, ежели не будеть тихато и безмолвнаго житія, благочестія же и чистоны? никакъ. Сія бо напередъ располагають, а воздаяніе по нихъ слъдуеть. Но благоговъніе къ Монархамъ причиною есть житія устройнаго повсему, какъ ошь Апостола слышали: слъдовательно отсюду произыдешЪ, что мы и Создателя нашего паче убоимся, и паче предъ нимъ благоговъть станемъ, и вся пріемля ошь руки Его благопромыслишельной, къ Нему же благодарн више и относить будем вся. Аминь.





#### СЛОВО

Въ день Торжественнаго празднованія о выздоровленіи от оспы Ихъ Императорскихъ Высочествъ Государей и Великихъ Князей

АЛЕКСАНДРА ПАВЛОВИЧА и КОНСТАНТИНА ПАВЛОВИЧА.
О томь, какь Россія, или толь пеликое и различное множестно членопь общестна, можеть и долженстнуеть влагослонить Господа и не забынать благодвяній Его.
Гоборенное предъ начащіємь молебнаго пінія, и по прочтеній указа, полученнаго изъ Свящійшаго Правительствующаго Синода. 17 Окт. 1781 года.

Влагослопи душе моя Господа, и не завыпай псехь позданни Его. псал. 103. ст. 2.

**Д**осклицай всегда, восклицай и глаголи, о Россіе! влагослопи душе моя Господа, и не завыпай псъхв позданній Его! Принимала шы издревле ошь руки Господа Вседержишеля опгличныя промысла Его къ шебъ благотворенія и прославленія: пріемлеши и нынъ изобильнъе прежняго знаменія чудныхъ Его и для тебя достохвальн Биших Б д Блопроизведеній. Оный Владыка шебя и невъдомую по невърію до владимира великаго не оставлять; при немъ присною себъ дщерію сопівориль: потомъже лютымъ Батыемь наказаль тебе за разрывъ союза любительнаго, учинившійся въ членахъ півоихъ благородныхъ: но дмитріємъ иолиновичемъ лонскимъ оборонилъ; василіемъ же первымъ царемъ славно возносить началь; а велнкимъ петромъ поставиль шебе на высочайшій сшепень; Вшорою же ЕКАТЕРИНОЮ на ономъ степени оказываетъ тебе блестящеюся всъми маргаритами чести и славы отъ дъль, во всей вселенной тремящихъ. Восклицай убо! восклицай о Россіе! влагослоим душе моя Господа, и не завынай исtxb

позданий Его. Се на тя еще новыя от в небес в ниспослалися обрадованія; яко новымъ благошвореніемъ чрезъ пщаніе попечительнъйшія и премудрыя МОНАРХИНИ твоея возвеличена еси. Ты теперь краснъйшія отрасли, текущія от в корене благословенныя утробы ЕКАТЕРИНЫ, чрезъ дражайшее супружество ПАВЛА и МАРІИ, будешь лобызать, не смущаяся от В нахожденія на Нихъ свиръпой, человъческій родъ губящей язвы. Теперь, говорю, Александръ павловичь и Константинъ павловичь, надежда швоя въ должайшіе въки сугубая, прошли уже подвигъ оспы, подвигъ шоль сомнишельный, сколь извъсшный по тяжесии его. ошкуду благополучное поспъщество въ семъ? Ошкуду? Вопервых видимо, яко от прозорлив вишаго тщанія ЕКАТЕРИНЫ, но не видимо, обаче столь не сомиительно, сколь извъстно Вышняго въ міръ от Него созданномъ провидъніе, есть конечно онаго Верховнаго Сущесния милосердое и цълишельное содъйствие. клицай убо! восклицай о Россіе! влагослопи душе моя Господа, и не завыпай истхв позданний Его.

Но кшо шы, Россія? И что твои уста? Дабы внашь, какъ шы должна душею швоею благословишь Господа и не забывать воздаяній Его. Ты не иное чпю, какЪ члены разумнословесные, или человъки Опечество составляющие. А уста твои есть сих в челов в. ковъ устное употребление, и душа твоя есть ихъ разумъ понимающій и чувствіями дъйствующій. Слъдовашельно, шы Россія, благословишь Господа не инако можещь, какЪ чтобъ члены швои были на сіе готовый органъ. Почему и нужно шеперь бесъду составишь о томъ: что къ сему потревно, давы толь многое множество членовь могли истинно влагословить Господа, такв, чтобь не забыты ими были благоденныя Его.

Ю 2

Изволь-

Извольне, мои Слушанели, внимать; я буду показывашь.

Благод Бянія, чьибы они ни были, не забываются тогда, когда пріемлющіе их разум вють, и часто, ежели не непреспанно размышляющь, коль оныя имъ нужны, и въ коликой мъръ числа и важности состяять. И тъмъ паче чувствительны бывають благотворенія, ежели из единаго милосердія благошворящихъ, а не по заслугамъ каковымъ либо пріемлющихъ. оказывающся. Если шако понимающь, шако разумьющь наслаждающійся пріятствами других в; то не могуть они и не опверзать усть на прославление имени того, кпю имъ благодъщельствуетть. Развъ бы элосерднъйшими были облагод Бшельсшвованные, нежели ехидны и маушробу терзающіе, или нечувствительн Бе камней, коимъ ни какое ударение не дълаетъ язвыт. Тако быши слъдуешь, котда и ошь Господа Вседержителя благая пріемлюшся. Тако располагашься должны въ Нему благодарностію, ком познають и признають Его къ себъ милосердіе, и изъ онаго шекущія на нихъ благод В шельныя щедрошы. Но чшоб в познавашь могли и разумъть толь справедливо, толь сходно съ аБлопроизводствомЪ благод Бяній Господа своего оные люди, нужно имъ вопервыхъ чистою и несомнительною върою эръпь на пюликаго Владыку, копюрато величество хотя тълеснымъ очамъ не есть осязательно, изъ Его прварей, и изъ описанія въ опкровеніи даннаго:

къримал, но умнымъ поль ощупипельно, поль познавашельно иначе же, какъ могутъ узнать и славить благодъяния во всей ихъ шочносши, не зная ихъ виновника?

А когда такъ, то вы, мои Слушатели, не заключаете ли съ собою, что когда члены Россіи, члены Описчества нашего, должны благословить Господа,

и не забывать благод вній Его, и то творить яко едиными усты вси, поелику единость составляющь своимъ обществомъ: въ такомъ случаъ обязаны они едину въру, и въру правую, въру несомнишельную имъщь, дабы оною вопервыхъ ясно созерцали своего Творца и Владыку, и промыслъ Его человъколюбнъйшій узнавали, и благод Бянія на перечепів зам вчали. Тако воиспинну подобаешь быти, если прямо и существенно заключить надлежить. Но воть! благословенная Россія, столь есть многочисленна членами, сколь на востокъ и западъ, на съверъ и югъ, пространна предълами; споль различна и върами, сколь разныхъ народовъ скипетру Ея подчиненныхъ есть множайшее количество. Чтожъ здъсь? что положить слъдуеть? не иное что, какъ съ одной стороны есть невозможность нравственная къ согласію единовърія, гдъ природа людей, и рождение, и воспишание разное есшь: такъ съ другой естественно нужно, чтобъ коренные отечественники, коренные Россіане, конечно имъли едину въру, единообразное благочестве и богопочитание. Ибо они, будучи то завоеватели других в и начальники, то Судіи и распред Блители, должны быть основаніем Ъ своему Опиечеству, должны быть оградою и покровомъ цЪлосни его, и страхъ мыслящимъ учинить что либо не въ пользу общества. Иначе же разрушитись можетъ связь, и части пойдуть вь разслабление и въ уклонносшь цълости противную, если въ коренныхъ Патріошахь по въръ не будеть твердаго союза. Ибо по въръ союзъ и въ прочемъ согласіе удобно раждаешъ, и мысли одинаковы вводить, и присяжную обязанность какъ святу представляемь, такь и ненарушиму: поелику сердца правов Брных В Бога всев Едца в в себ В носяп В ; и Его законь, и Его спрахь, всегда имь еспь вождемь-

А когда такъ: когда столь нужно благу единовърія въ обществъ нашемъ, и въ насъ природныхъ Россіанахъ быть, сколь нужна душа къ живому шълу, дабы толь огромнаго владычества составъ тверлъ и порядоченъ быль, и благодъянія Господня не шокмо не забышыбь были, но и прославляемы шфмь образомь, каковъ пріяшенъ есть верьховному оному Господу: и не токмо пъми членами, кои правою върою Христіанскою чтуть Творца и Спасителя міру, но и тъми. кои инако умствують, были бы познаваемы и проповъдуемы; поелику сіи вторые опів первенствующих в членовъ, хоти и не хотя къ тому приводимы и побуждаемы были: когда, говорю, по симъ причинамъ столь потребно православному единов брію быть в в насъ природныхъ Патріотахъ: то коими слезами оплакать можно, если Патріоты сін ов в в тое, ов в в другое нечестіе впадаеть; овъ Аввакумово расколническое заблужденіе за православіе почитаєть; ов'ь и еще в'ь иную и иную секту входить; овъже и Творца твари едвали признаеть, и потому во всемь смъсь злорастворная ему нравится: а въ слъдствие того нъть у него ни гръху различія, ни добродътели: нъть ничего, чтобы казалося ему приличнымЪ для почитанія верьховнаго существа творить; а только думаеть, чъмъ бы наилучше своимъ прихошямъ и плоши учинишь удовольствіе.

Боже! Ты видяй сердца наша, и имъяй силу оныя обращить на путь правый! коснися имъ Твоею благодатію, да очувствуются, и познають, коль благо есть върою чтити Тя оною, которую Христосъ Господь ученіемъ своимъ населяеть; и сколь нужно Обществу на единовъріи семъ основываться!

Но что я? Отець и щедроть и Богь всякія утьхи не творить сего? Онь и оставиль сіе дьло, чтобь

чтобъ сердцамъ человъческимъ внушать какъ свое познаніе, шак'в и сходное по оному в Брованіе и благочесшіе? Онъ во всякое время, и во всъхъ родахъ людей, какъ Павель свящый глаголеть, проповъдуя во градълья. 14-Листръхъ, не несвидътельствованна себе остави. Онъ и псвыв хотяй спастися, по слову шогожь Апостола г. къ Христова, конечно печется, да средство ко спасенію, Тимов. которое есть въра Іисусомъ Христомъ преданная, въдома всъмъ будетъ. И се Его святое писаніе, яко посланіе къ роду челов вческому, всегда для шого ошверсто есть. Се гласять и проповъдники внушающіе испинны, кои знапь не обходимо нужно и полезно, и кои самаго того Владыки откровеніемъ къ познанію и приняпію предложены. Се и Самъ о себъ глаголепіъ челов Бколюбивый Владыка: се стою при дпервав и кпок. 3. толку, (при дверъхъ то есть, сердечныхъ, или ду- 20. шевныхв) аще кто услышить глась мой, и отперзеть дпери, пниду кь нему и печеряю сь нимь, и той со много. Такъ чего не достветъ со стороны онаго Влалыки и Опща небеснаго? Воистинну все со избыткомЬ представляется намъ отъ Его щедропъ: но сами мы, сами или не пріемлемЪ, или и опівергаемЪ приносимую ошь Него благодать. Что сего для нась благодативе, какъ что возставиль Онъ нъкогда въ Отечествъ нашемъ таковаго Монарха (\*), который могь святьйшею върою просвъщить оное, и своимъ обращениемъ и жизнію доказать; что есть Творецъ міра, который, какЪ о всей твари своей, такъ паче о человъкахъ промышляеть? Чтожь паки и пверже для того, чтобь мы состояли непреклонно въ благочести Христанскомъ, когда родилися отъ предковъ, сіе благочестіе

<sup>(\*)</sup> Разумвется Владимирь Великій Князь Россійскій.

содержавшихъ? Такъ, ежели ни то, ни другое во внупренности нашей не дъйствуеть къ удержанію насъ въ спасительныхъ предълахъ) а сіе есть нужно не шокмо собственно для насъ самихъ, но и для благосостоянія Отечества нашего), то что уже остается ноложишельно заключишь? Что, какъ не що, дабы правишельства наблюдащельнъйшимъ окомъ взирали на насъ, на насъ, говорю, природныхъ Россіянъ, аще есмы въ въръ, и въ въръ ошъ блаженнаго Владимира Омечеству нашему дарованной, в в в в р в единообразной, а не испещренной разными толками, въ въръ цъло и не нарущимо сохраняемой. Сіе обязашельство лежить на правительствах в по праву естественному такв, какЪ и главы кЪ шълу. Чпюбъ члены шъла къ службъ пользы общей были способны, глава всъмъ имъ такое согласіе заповъдуеть, чтобь они, творя всякъ свое, въ шомъ были одинаковы, дабы ошъ вреда, естество нарушающаго сохраняться. А ежели который членъ варазинся, що или врачевань глава спъшинъ, или опіл влишь зараженное и опібросить; дабы и на другія не могло прейши злое приключение. Иначе не шокмо прочимъ сочленамъ тъла нужно будетъ спрадать, но и сама глава, когда зараза от одного начавитись уда прострется и до другихъ, и по всему пълу разлістся, посл Банее злоключение понести принужаена будеть. Къ томужь, ежели правительства, другія членовь общесшву вредныя поступки стараются то поправить, то пресъчь, то наказаніемъ мстить; не паче ли оныя дервости, кои благочестію наносять порушеніе, а изъ шого бъдственнъйшимъ обществу грозять наведенимъ, долженствують всею строгостію удерживать, каковая законами на шаковых в людей назначена, и каковая ош в ревнишелей по чести Божіей, за спокойствіе общества подтодвизающихся, должна быть? И поелику никакой ыдь вы тыль естественномы столь вредителень быть не можеть, сколь въ обществъ нарушение благочестия: то для сего коль блюсти подобаеть, чтобь въ начаав явленія эломыслящих в людей прошив в в ры и блаточестія замыслы уничножить, и исправить нравы, коими они по своему элонам Бренію соблазнить могуть множайшихЪ. Духовная власть подлинно недреманно бабши и смотръть обязана, дабы волки не могли войти въ спадо Христово и распудить Его овцы: и ежелибъ жакая зараза ненеспін вошла сюды, топъ часъ прилагать приличныя духу пластыри и врачевать. Но чтожь дълать сей власти, когда столь люта элость въка сего, что не токмо на разговоръ не йдутъ зараженные нечеспивыми мыслями кЪ церковнымъ пастырямъ, но еще и презришельно ругающся, и себя почишають больше знающими: и то дълають не токмо для того, итобъ себя оказать, коль онъ умны, но и чтобъ другихъ тъмъ удобнъе на свою сторону привлечь, что они безопасно прощивъ благочестия гово-О въкъ! и какой шебъ въ семъ лукавствъ поряпгЪ. добенъ когда былъ! Но буди воля Господня! не надобно думашь, якобы всев Бдущій Владыка не вид Бль сих в волненій въ міръ. Онъ и видипь и попущаеть, да всякъ по своей волъ апворишь, что хощеть; а во свое время примешъ всякъ, чего окажешся достоинъ по своимъ мыслямь и дъламъ. Его человъколюбіе и отеческое милосердіе всѣ предложило средспіва къ лучшему Его угожденію. И гласы на всякъ день испущающся, кои являють, накому должно быть благочестію предь НимЪ: такъ безопвътны останутся презрители сихъ гласовъ и нарушители святаго закона Его. Раскаются во оное время, когда кончина жизни приведеть ихъвъ 6e3-

em. 10.

безконечную погибель; но не поможетъ тогда ничто неискавшимъ здъсь помощи, гдъ все на помощь послужить бы могло, ежели бы въра благочестивая, въра Христіанская: душу: просв' Бщала: и располагала:

Вошъ и шеперь, какъ невърная душа съ нами можеть соединиться, и принесть вь тепломъ умиленіи сердца благодарение Творцу всъхъ, за оказанное Отечеству нашему промысломъ Его величайшее: ушъшение, благоволиль Онъ къ лучшему здравію пройши подвигъ извъсшной болъзни Ихъ Императорскимъ ВысочеспівамЪ ВеликимЪ КнязьямЪ александру павловичу константину павловичу. ВсякЪ върный Папріоть говорить теперь: влагослопи дуще моя Господа, и не завыпай псвхв поздаяній Его: а невърный что мыслить? Что, какъ не сатанинское противоръчіе сему? Безконечная діавольская злость безконечной благости Божіей всегда преръкуеть и противное творишь: шожь тришвлешь и вр сосудахр своихр неврріем в къ нему прилъпившихся. Но бъдные сій люди, и воистинну слъпцы! ибо мнятся эръти, однако праваго ничего не видяшЪ.

Но полно намъ О нихъ простирать слово! Оставимъ мы ихъ суду Божію, а сами подвигнемся всъми и лушевными и тълесными силами, и рцемъ: влагослопи душе моя Господа! и не забыпай псъх позданни Его! Благослови и не забывай о душе! или ты о человъче! ибо и лично и общественно колико пы отъ руки Господней, от руки Опца небеснаго, съ начала рожденія швоего и съ самаго вступленія въ члены Ошечества, пріяль еси и пріемлеши даров благод в-Еслибы не онаго Владыки сила испюргнула шельных в. псал. 21- пря изъ чрева машере: пвоен пы бы памъ начавшись быши паки въ небыште обращился, и не узрълъ красных в Ero

Его шварей, и ни Его не позналь Творца швоего и Отца милосерднъйшаго, и ни царствію Его наслълникомъ не опредълился бы, и блаженнъйшаго лицеэрънія Его не удостоился. Но родился ты: и се вся сія благая предлежащъ шебъ! Такъ мало ли сіе для шебя благод Бяніе! Но дал Б, ты начал Б жить: и вопі теб Б вемля и воздухъ, вода и огнь, и прочая шварь, служить яко раби господину. Почему г потому, что псал. я. оный Господь вся сія покориль подь нозб швои. Чшожь? чувствуещь ли, коль веліе есть благод Бяніе сіе? Но ты живя коль различень еси въ мысляхъ твоихъ и дБлахЪ! и большее число оныхЪ есшь прошивно закону Его святому, и ты потому гръщенъ являещися предъ ввеличественнъйшимъ онымъ Господемъ: а въ слъдствіе того ты осуждень быти долженствуещи Его правосудіемь. Но вошь: онь милосердствуеть надь тобою, Онъ хощеть тръхи твои очистипь, и тебя прорлезек. представить сообразна святынъ своей, и учинить 33. 11. Іса. совсельникомъ въ чертогахъ небесныхъ. Ты о семъ $\frac{1.18.19}{Ayr.15}$ . какъ помышляещи о душе моя, пы о человъче! есть ли 11, до консе величайшее Господа твоего благод Бяніе къ тебъ? на главы.

Но обратися, и разсмотри, что еще получаещи и по жипію въ отечественной общественности. Ты и рождень еси, и воспитань, и жизнь провождаещи въ Россіи: въ Россіи столь благословенномъ отечествъ, что нъть другаго на земли Его блаженнъе. Такъ ли есть истинна? вникни и узрищи. Сіе отечество, во перьвыхъ сіяеть тъмъ благочестіемъ, которое возимъвь начало оть Іисуса Христа и Его Апостоловъ, до нынъ продолжается одинаково, когда тогожъ иныя отрасли весьма нарушились въ своей бытности. Второе: если какое благоустройство лучшее можетъ быть по общежительству, то отечество Россійское превосходитъ

Я 2

въ семъ. габ изобиліе плодовъ земныхъ, и покой, и слава въ наилучшемъ цвъшъ видимы сушь. Трешіе: какЪ не можетъ устройство въ отечествъ не токмо утвердиться, но ни начаться, ежели предержащая власть власть верьховная не будеть способна къ чниненію піаковаго блага: то Россія коль тёмь щаслива. чшо ей Монархи промысломъ вышняго Владыки, дающся, яко сосуды премудрости, престолу Божію присъдящей. И ежели когда, паче нын в ощупытельно сіе знамение мы видимъ въ насъ. Ибо АВГУСТЪЙШАЯ ЕКАТЕРИНА всъ опышы явила пого., что можетъ преславно и преблаго щипалься въ Империи. Оставя всему иному удинляться и что Ею учинено въ пользу ошечества и въ славу, кто довольно прославить можеть сів ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВОМЬ предпріятов діло, что и Собою и Своими дражайшими чадами, столь благодушно подвигь оспенной заразы, предупреждая еле нашествие, подвинь и проходинь устроила, что мых олыша ужасаемся, Она же радуяся его совершаешь, да по совершения Нась своих в върноподданных в ушъшишь, и паче облагощасливишь?

А что тако дерзаеть опечества Мать, не назыпо иное уповая болье, какь на благость и силу Бога всемогущаго, и всегда о нась промышляющаго, явственно о тюмь даеть знать своимь благоговъніемы, когда, какь скоро подвить опасными приключеніями кончился, тоть чась входить во храмь Господень, входить Сама, ведеть и младенцевь, Геросвь оныхь, кои какь по крови, тамь и по первой не неславной побъдь надь супостатною роду человъческому враждебыщею, благородныйше вравісносци оказались, входить и совершаеть молебствіе кы подателю благь не просто, но съ опіличнымы усердіемь, и съ поржественныйшими

\*Rg@o

обрядами, и съ побуждениемъ на то всъхъ своихъ върноподданныхъ, да увъстся въ роды родовъ дъло преславное, дъло отъ премудрости Вышняго Ей вдохновенное, и Его милосердымъ промысломъ щасливо окончанное, и Россію въ радостотворнъйшей надеждъ поставившее.

Вошь что ты, о Россіанинь зриши и чувствуеши по общежительству твоему въ отечествъ твоемь! И какъ щитаещь сін блага? суть ли онъ промысла Вышняго дары ? Ежели сушь, и шы съ прочими, яко членъ общества въ ихъ участникъ еси: то не воскликнеши ли? влагослопи душе моя Господа; и не завыпай псьхь позданий Его! Пишется о н Бкоем Б древнем Б философъ (\*) что онъ благодариль Бога на всякъ день ва сін при вещи: первое, чпо родился он в челов вком в, а не скопомъ: впюрое, чито не въ варварской землъ, но въ просвъщенной Греціи: препів, что во времена Сокращовы. Ты же о Россіанинь! не пачели должень благодаришь Промыслишелю оному, въ егоже руцъ дыжаніе и жизнь наша, что Онь тебъ благоволиль въ просвъщенномъ испиннымъ благочествемъ Опечествъ родишися, и жишь во времена премудрой и премилосердой ЕКАТЕРИНЫ, и видъщь чрезъ Ея дълопроизводство толь чудныя Его дары; недолженъ ли., роворю, благодаришь симь гласомь? влагослопи душе моя Господа, и не завышай всехь позданий Его. Аще завудемь сіе творити, завпена вудеть десница наша. Еслиже не хощем в быши сему: буди убо несходно из в усть нашихь сіе: влагослопи душе моя Господа, и не забыцай цсвхв цозданній Его. Аминь.

A: 3

**C**10B0



<sup>(\*)</sup> Тако повъствуется о Платон въ книгъ Апочегмановъ стр. 5.



## СЛОВО

По освящении храма (\*), на славословіе Божіе созданнаго. Храмь Божій спять есть, иже есте пы.

озидая мы священные храмы, и входя въ нихъ на славословіе Божіе, вошь чему научаемся, возлюбленіи, опть Апостола Христова, что мы сами есмы храмы Божіи, въ копорые входить Богь, и живеть вь нихъ пріяшнъе, нежели на небеси. Почему на другомЪ мЪстъ пойже Апосполь говорить: пы есте церкии Бога жина, якоже рече Богь: яко иселюся пь нихв, и похожду, и буду имь Богь, и тін будуть мнь пюдіе. Коликое блаженство ! коликая слава наша! О если бы о семъ помышляли мы дъйствительнъе! тобъ ни богащые больше о своемъ богатствъ не спесились, ни убогіе душею своею не ослаб Ввали, скучая о нищеть своей, ни высокою честію знаменитые не гордились, ни низкостію своею не паучившіе достоинствъ не унывали, довольствуяся веб единымь симь, что они, будучи Христіане, суть храмы Всевышняго Владыки, и носять въ себъ того, который своею силою носить всю шварь, и раздъляеть всъмь нужное къ ихъ быпію и содержанію.

И уповаю, что ваше благочестие отбемлеть вамъ всякое сомнъне о истиннъ сей, а учить върить такъ, какъ Апостоль Христовъ наставляеть. Но мы теперь нъсколько поговоримъ о томъ, какъ себя вести должны, когда Царя Царей, Бога Вседержителя, селениемъ и носилищемъ быти хощемъ.

Назвавъ

2. Kop.

<sup>(\*)</sup> Гав найпаче просшаго народа собраніе эрвлося.

Назвавъ насъ Апостолъ Божіими храмами, приложиль, что храмъ Божій свять есть, или, что
тожь, долженъ быти свять. Слъдовательно, въ комъ
нъть святости, тоть и не есть храмъ Божій. Й
такъ, кто желаеть сей высокой чести, чтобъ быть
жилищемъ Создателю своему, тоть всемърно да печется о святости. Чтожъ есть святость? святость здъсь
Павелъ святый разумъетъ, не иное что, какъ чистое
и непорочное жите: Такъ чтобъ сте стяжать, надлежитъ употребить средства:

Перпое: спірахъ Божій въ сердцѣ півоемъ всегда и вездъ гремълъ бы. Ибо , если мы при громъ воздушномъ находимся въ большей осторожности, нежели не чувствуя онаго: кольми паче будем в опаснъйшими въ жизни нашей, ежели страхъ Господень будетъ сердце наше потрясать. Боящійся же Бога представляеть себь, что оный Господы есть какь самь свять, такъ и свитости не токмо любитель, но и защитникъ, и: мстишель тому, кто не старается ее въ себъ блюсти: А какъ оный же Владыка есть Всемогущій и вездъсущій, то вездъ, и всякою тварію, ежели не потерпишъ согръщающему, побити, и погубити въчно можеть. Терпинъ же гръшнику не по чему иному, г. посл. какЪ по благости своей, ожидая его покаянія и испра Петр. 3. 9. вленія. И по тому слъдуеть боящемуся Бога, или: никогда не согръшить, или когда согръшить въ чемъ, не медлить обращитися ко Господу, да некако прогнъваешся Владыка, и достойную по дъламъ его месшь со-сирах. 5.8. творить, и онъ во время мести погибнеть Для того, то и Псаломник В возглащает В: войтеся Господа пси псал: 33. спяти его. И паки: равотайте Господепи со страхомь , 10. Псал. 2.11. и радуйтеся Ему св трепетомв.

Bmopoe =

тремуся пвердо въ памящи содержань заповъди Господни. Ибо если всякой ремесленникъ, чтобъ хороше по своему ремеслу дъло производилъ, долженъ знашъ правила, которыми управляться можетъ его ремеслоз кольми паче хотящій непорочно жить, слабость же естества своего свъдущій, а о истиннахъ самъ собою едва что понимающій долженствуетъ данный отъ Творца законъ помнить; дабы по нему всъ его дъла псал. 118 правость евою имъли. И на сей то конець Псалом-105. и 92 никъ поетъ тако: спътильникъ ногама моима законъ Тпой и спъть стезямь моимь. И аще вы не законъ тпой и спъть стезямь моимь. И аще вы не законъ тпой поученіе мое выль, тогда уво погивль выхь по смиреніи стихь 93 моемь. Чего ради по пёкъ не завуду опрапданій тпомихь, яко пь нихь ожипиль мя еси.

Третіе: пещися должно тому, который хощеть свящь быши, дабы имъль предь очами своими добрые примъры, а соблазнительных в такъ долженъ удаляться, какъ бъгаешь опъ вредишельных в эміевъ. Ибо накъ зміи, коснувшись пібла, ядомъ своимъ оное заражають: такъ элонравные люди тъхъ, кои съ ними обращаются, въ души язвять, и къпогибели влекуть. А какъ мы въ міръ, яко въ моръ волнуяся по большой части и почти всегда можемъ найти, или незапно нредставлены имъть соблазнительные чувствамъ предоп инжком оп писанію оппвращань наши, да не видяшъ суеты; уши, да не слышашъ; руцъ, да не осязаюшь. Тако поступая не погръшимъ удобно. Паче же всякое гръховное искушение на насъ, аки волна о камень ударивинаяся, разсыпаться будеть. На противь кто неосторожень вы семь, и кто отъ закона Божія не просвъщается, ни страха Божія въ сердцъ своемъ не чувствуетъ, тотъ аки проспь

Псал. 118. 37.

прость въпромъ колеблемъ бываетъ на всъ стороны, и всякаго порока ви Бспилищем В д Блается. И как В возмож-. но сему храмом'в Божіим вожіим вм встилищем в быти! Воисшинну не Божіим в храмом в таковый челов вкв бываеть, но діавольскимь; и въ немь живя духъ лукавый всему учишь элу, и вс вми силами полущаеть его первъе отпасти отъ православной въры, и пойти въ ереси и расколы, или и въ безбожіе: а потомъ неотступно нудить то красти, то безчинныя дъла швориши, то пьянсшвовашь, то сквернословить, то драться, то убити, и прочая неистовства творити. Еслиже кто удостоится селеніемъ быши Всевышняго Владыки, шошъ вопреки какими не украшается доброд Втельми, пріемля к в тому наставление от в Его закона и благодати? Онв, отв сея просвъщаяся по мъръ въры, учится кротокъ и милостивь быти къ ближнему, трезвъ и цъломудръ внутрь себя, и благогов Бин в ко Творцу своему, а по сему всв его чувства какъ органъ бряцають славу Божію. И шако, не знакъли есть несумнительный. чпю конечно въ томъ Богъ живетъ какъ въ пріятнъйшемъ своемъ селеніи, въ комъ украшается душа сими добродъщельми. И устроился ли тако человъкъ? Воистинну первъйшее попечение у таковаго будеть, дабы приметатися, какъ Псаломникъ поешъ, по дпоры псал. 83: Господни. Первое, для благочестія, да выну прослав. 11. днешь Господа со Антелы Его и со всъми свящыми восвишилищи Его. Ибо, хоши въдаешь онь, что на всяком в мъстъ можем возсылать молитвы ко Господу, но изряднъе исполняется що во храмахъ, на славословіе Его посвященных в. Завсь бо стояще, на небеси стояти мнимъ, какъ въ церковномъ слышимъ пъснопъніи. Второе, что нига в лучше за влаться и соблюсти себя не

не можеть храмомъ Божіимъ, какъ вь семъ же мъсть, гдъ къ творенію пороковъ со всъмъ нъть ни малаго слъда, а напротивъ всякой добродъщели училище есть. Ибо вдъсь ни одного слова чтомаго и поемато не бываетъ, которое бы или благочестію, или братолюбію, или трезвости и цъломудрію, или трудамъ, или терпънію и кротости, и другимъ добротвореніямъ не учило.

Слава тебъ Боже нашь! что мы раби твои, промысломь твоимь, таковыя священныя училища не ръдкія имъемь. И вложи благодатію твоею въ сердца могущихь сія созидати, дабы они усердіе къ сему спасительному дълу возьимъли, гдъ еще скудость оныхъ есть! Насъ же рабовъ твоихъ, отрожденныхъ крещеніемъ, да сотворить неотступная благодать твоя духовными храмами твоими столь тебъ угодными, дабы ты въ насъ пребываль во въки, и мы бы тъмъ блаженны были и въ сей въкь и въ будущій. Аминь.





# поучение

Къ простому наипаче народу, во время посъщентя объъздомъ по Епархіи, въ приходахъ говоренное.

Мирь памь! Возлювленніи!

Мирь Божій, мирь препосходяй псякь умь, да по изъ посл. дпоряется пв сердцахв пашихв и въ домахъ ва нъфилипи. шихъ, пасшырскимъ усердіемъ желаю вамъ, и желапь 4. 7. не престану. А чтобъ и отъ вашей стороны сіе добро им Бло благопосп Вшество, долг ваш в есть, Возлюбленніи, прилагать сіи средства. Первое: да горить благочестіе ваше ко Всевышнему яко очміанъ благовонный. Сіе да учить вась починать Его нелицем Брно, какъ житіемъ непорочнымъ, такъ добровольнымъ и усерднымъ хожденіемъ во храмы на славословіе Его посвященные, и воздъвать молитвенно на всякомъ мъстъ преподобныя руки безъ гнъва и размышленія: какъ і. тумов. Павелъ свящый насъ къ тому наставляетъ. Потомъ: 2. 8. да не допущаеть ревнительный духь вашь по благочеспію вселипися въ васъ душевредному ученію раскольническому, которое развращаеть пути Господни правыя, и въ православной церкви любезное Боту и общеспіву согласіе разрываєть. При всемь наконець, да къ колосс. умножается въ васъ любовь, яже есть, по Апостолу 3. 14. соузь сопершенстпа. Сія да свидътельствуется неприпворнымъ другъ къ другу обходительствомъ, подаяніемъ милосіпыни убогимъ, спомоществованіемъ людямъ, кои требуютъ помощи. Дети да почита-къ ефес. 6. romb споихь родителей, а родители да пекутся о 1. 4. довромь поспитания детей споихь. Мужие да мобять послан. гл. споя <sub>5.28.н 33</sub>.

споя жены, якоже споя тълеса: а жены да воятся, си есть, да почитають добродушно мужей споихв, по Апостольскому ученю.

Сіи должности наши къ Богу и ближнему, которыя ежели исполняются, виною бывають мира, внъшное состояние совершающаго. Есть еще должность, которая внутреннее наше состояние располагаеть благопопребно. Сте не иное что есть, какъ естьли мы находимся умомъ не глупы, но просвъщенны нужныхъ намъ вещей швердымъ познаніемъ. Нужнъйшія же намъ вещи къ познанію супь, первое: Богъ. Впорое: какія сушь наши досташки и недостатки, въ разсужденіи желаемаго намЪ благополучія, копторое наипаче состоить въ надеждъ спасенія въчнаго. Что надлежить до познанія Божія, надобно, Возлюбленніи, вопервых в спарапься, им впь о нем в неложное понятіе. Ложное понятіе о Богъ есть, естьли кто думаеть, что богь есть, какъ человъкъ, то есть имфетъ плоть и плотскія члены, руки, ноги, главу и бороду. И воистинну весьма глупо понимають ть, кои такъ думають! и потому то говорять, что гръхъ бороду бръть, понеже де такъ человъкъ по образу Божію создань. Нъшь: не въ шьль образь Божій состоить, но въ душъ. Ибо ничего плотскаго Богъ не имбешь, для того, что есть духь. Потому и самь Христосъ Спаситель нашъ изволилъ сказапть Ученикамъ Лук. 24.39 своим во по воскресении своем в, ув вряя о себ в, что Он в плоть и кости им веть, и по тому не есть духь, как вони думали: шакъ какъ же Богу имъшь руки, ноги, голову и бороду, когда Онъ духъ есть? Истинное понятие о Богъ представляеть, что Онь есть духь чистьйшій, или весьма есть чуждь всего плотянаго. Такожь есть вездъсущій, вся управляющій, вся наши дібла и самыя сердечныя

помыслы в Бдущій: и потому судить праведно, яко источникъ дъль нашихъ, то есть, внутреннее наше произволеніе и разсположеніе знаешь. И для того воздасть всякому по дъламь, такь какь совъсть наша насъ обличанъ моженъ. Сего мы научаемся от писанія священнаго. А которые не такъ понимають, то они сами ошъ себя вымышляющь, и пошому заблуждаюйь, и гръщать смершно. Что же чтемь въ священномЪ писаніи, яко Богу приписываются руки, очи, лице, уши, какъ то: руце тпои сотпористе мя и создасть. псал. 11%. мя: очи Господни на прапедныя, и уши его пв мо-33. Псал. литпу ихв. Отвирати лице тное отв грехь моихв; 33. 16. и лицеже Господне на тпорящія злая, и подобная прави. Псал. симъ мъсща находящся въ священныхъ книгахъ: то сіе 33. 17. разумъщь надобно, не якобы Богь имъещь сіи члены: но что мы человъки не можемъ говорить о Богъ не по нашему челов вческому образу. А чрезъ тъ Богу приписуемые члены означающся своисшва божественныя. що есть, гдв поминающся руки, то шы разумый всемогущество Божіе; гдъ очи, ты разумъй промыслъ его; гдъ уши, разумъй, что слышить Онь молитвы наша и прошенія; гдБ лице, разумБй Его или милосердіе и благость изливаемую на тъхъ, коихъ ОнЪ любишь, или гнъвь и правосудіе, коимь за гръхи мстить гоповъ есть. Вотъ какъ надобно, Возлюбленніи, о Бог в истинным в познаніем в воображать. Припомъ и по пвердо помнипь нужно: что Хріспіанская въра учить, яко богь есть единь существомь, а шройченъ въ лицахъ, що есть: Отецъ, и Сынъ, и свяпый ДухЪ; и чию отъ сей Тройцы СынЪ, по благоволенію Опіца и содбиствіем в святаго Духа, воплошился, и челов Бчеством в своим в за гр вхи наши пострадаль, умерь и воскресь, и нась своими заслугами предЪ  $\Theta$  3

предъ правосудіемъ божіимъ от гръховь очищаеть, ести мы каемся, и дълаеть насъ праведными такъ, что и наслъдниками въчныхъ благь въ царствіи небесномъ быти удостояеть. Сія въра есть православная, сія предана намъ от Христа Спасителя сына Божія, воплотившагося насъ ради, и пострадавшаго. Сія от Апостоловъ проповъдана, и нашею церковію соблюдается. И кто внъ ея есть, есть сынъ погибельный, и нът вникакой тому надежды спасенія, какъ и святый Аванасій Александрійскій въ своемъ сумволь (\*) изъясняеть.

Но я вамъ сказалъ еще, что второе познание намъ нужное состоить вы томы, чтобы знать достатки наши и недостатки, въ разсуждени нашего благополу. чія. Мы въ себъ чувствуемъ достатковъ мало, а недостатковъ множество. За достатки могуть почесться данный намъ въ душъ разумъ, которымъ разсмаша . ниневлопен и ишве бивн ниневлоп бивжом аппанца въ шълъ способныя къ пріобрътенію, чего похочемъ, члены, и движение въ нихъ стройное. Но сіи достатки пребують себъ исправленія. Умъ надобно обучать, а члены утверждать и хранить въ здравіи. Ибо какъ раждаемся слабы и ничего несмыслящій, шакъ и пробыть можемь, ежели росия тъломь, не будемь въ прочемЪ стараться о исправленіи оныхЪ природныхЪ наших в силв. Для сего, Возлюбленній, кіпо родился благороднъе, долженъ особливыми науками просвъщаться, а наипаче что надлежить до разумънія закона Божія, состоящаго въ священномъ писаніи, въ коемъ и догматы въры, и правила для управленія нравовъ довольныя содержатся. А кто такъ рожденъ, что ему не можно въ наукахъ упражняться, но служить обществу рукод Бліем в и землед Бліем в, тоть должен в

<sup>(\*)</sup> Сей сумволь находишся при началь Псалшырей.

ходя въ церковь слушать прилъжно чтомое писаніе, и отъ того обучаться въръ и добронравію: а вънедоум вніях в своих в должен в спрашиваться Пастырей на то поставленных в отв общества, по Хриспову опредъленію и по Апостольскому преданію. Другихъже кром' в церковных в Учишелей, весьма должен в оберегапься, и не токмо их в не слушать, но и убъгать как в зміев в могущих в угрызпін, и ядом в напонпін смершоноснымь. Явной знакь злости такихь дюдей, коих в нам вкаю, что они сами на себя тайно восхищающь чинь учительства, не будучи искушены въ разумъ, и не посланы ошъ общества, и учатъ тайно, хороняся по подпольямь, и волоча проспібишихь по Брынским в абсамв, и бъгають разговору съ ученнъйшими. Ибо, еслибы учение ихъ было ошъ Бога и правое, и они опредълены на то, чтобъ учить, за чемъ бы имъ хоронишься съ тъмъ? Они бы шли на стотны града, шлибы во храмЪ, гдъ собираются всъ люди на слушаніе Божія повел внія, как в Пророки и Апостоли Христовы творили. Но нъть: имъ сюда нельзя показапься: понеже обличаться во лжи. Такъ то. дъла злая всегда ищупъ пимы. Сюды по заводяпъ всъх в неосторожных в и лънивых в, гнъздящися въ нашей испорченной природъ недоспапки, или, лучше сказапь, вредоносныя излишества, по есть, похони, самолюбіе и сластолюбіе, сребролюбіе и славолюбіе, съ своими злыми опіродками, гордоснію и плотоугодіємь, лакомствомь и лестію, лиць м Бріем Б и попраніем Б всякой святыни. Того ради и о семъ пещися намъ должно, Возлюбленній, чтобъ и познать сіи внутреннія худости, и как в оныя исправить можно: и чтобъ, когда волки сими страстьми водимые къ намъ подходящь, узнаващь ихъ умъли, и уклонящься om E

оть нихь, и отгонять, естьли упорно наступають. Но никто лучше не может в сего учинить, как в пютв. кто къ истинному благочестію прилъжить. Потщимся убо, Возлюбленній, хранить сіе сокровище паче зла-1. Къ Tи- ma и сребра. Ибо и Павелъ Апостолъ пишетъ тако: мов. 4. 8. телесное обучение пр маль есть полезно, а благочестіе на псе полезно, обътопаніе имъюще нынешняго и грядущаго. Внемлите Возлюбленніи, и помните, что я вамъ пастырски совъщую! И когда послушаете, и таковы будете, то воистинну миръ водворишся въ сердцахъ вашихъ и въ домахъ вашихъ. И будете тихи и благополучны въ семъ въкъ, въ будущемъ же наслъдише въчная благая, яже угошова Богъ любящимъ Его. Яже всъмъ намъ получити да сопворить благость Его благодатію и челов вколюбіем в Господа нашего Іисуса Христа: Ему же со ОпцемЪ и со святымъ Духомъ подобаетъ всякая слава, честь и поклонение, нынъ и присно, и во въки въковъ. Аминь.

конецъ.



РОССИЙСКАЯ ГОСУДАРСТВЕННАЯ БИБЛИОТЕКА

30255-0

| ** | $\sim$ | 77 | T | 4 | 777 | TT | $\sim$ | MA         | ΓИ. |
|----|--------|----|---|---|-----|----|--------|------------|-----|
| 11 | "      | 1  | r | n | 111 | п  | U      | <b>(</b> ) | и.  |

## читай.

| стран.             | строк.                                 | 1.                 |
|--------------------|----------------------------------------|--------------------|
|                    | 3. cb низу. общественнего -            | общественнаго      |
| 10                 | 10 на всъ                              | на все             |
| 17. —              | 8 отрицающій -                         | оприцающіи         |
| 24. —              | 17. человѣкЪ                           | челов Бков Ъ       |
| 35. —              | 13. и да возможете -                   | да возможете       |
| 52.                | 21. раждающейся                        | раждающійся        |
| 59. —              | 9. св низу: вознам врился -            | вознам Брився      |
| 67. —              | 7. — вЪ заключеніе -                   | вЪ злоключеніе     |
| 68. —              | 3. и въ злоключении -                  | и въ злоключенія   |
| 80. —              | 21. двадесять пять -                   | двадесять семь.    |
| 18. —              | 9. сь низу, подлежать                  | подлежащь          |
| 86. —              | 2. — союзовЪ                           | союзомЪ            |
|                    | 4. — какЪ сказапь                      | такъ сказать       |
| <sup>-</sup> 96. — | 4. въ и блажайшее -                    | въ блажайшее       |
| 101                |                                        | искупишеля нашего. |
| 104. —             | 1/0 ===:9                              | супь дуси.         |
|                    | 11. что прежде было! -                 | что прежде было?   |
| 110. —             | 9. св низу: Дабы явственно             | А да бы явственно  |
| 112. —             |                                        | Іяк. 1. 17.        |
| 127. —             | 2. — его есшь конечно                  | есть конечно       |
| 129. —             | 17. — какЪ онЪ долженЪ                 | какъ инъ долженъ   |
| 131.               | 10. страдалъ -                         | и наконецъ спра-   |
|                    |                                        | далЪ               |
|                    | 22. смотреть                           | смотръть           |
| 158. —             | 13. въ изрядствъ, непорочности         | въ изрядствъ не-   |
|                    | ************************************** | порочности         |
| 160. —             | 22. воздълвша                          | вожделѣша          |
|                    | 15. и обратившеся                      | и обрачившеся      |
| 171. —             | 6. въ есшествъ, человъческомъ          | въ есшествъ чело-  |
|                    |                                        | ввческомЪ          |
| 195. —             | 7. владычней чрезъ долгое              | владычней, чрезБ   |
|                    |                                        | долгое             |
| -                  | 9. св низу: духовных сихъ              | духовных в силв    |
| 196. —             | 12. Ангельскую часшь                   | Ангельскую честь   |
| 199.—              | 11. шакъ ошъ церкви                    | такъ и отъ церкви  |
| 201. —             | 13. доказателстну                      | доказашельству     |
|                    | 12. и пієть,                           | m niemb.           |
| Manage of 1        |                                        | 208.               |

| стран. строк,                  |                    |
|--------------------------------|--------------------|
| 208 — 2. заповъди; кои         | заповђди, кои      |
| 19. ароматъ                    | аромашы            |
| 2 1 3. — 18. крайн Бишіе -     | красивишіе         |
| 222. — 1. Истинна ли есть      | Истинно ли се есть |
| — 14· o единомЪ                | во единомъ         |
| ——— 15. навъшник <b>ъ</b>      | навъшникъ,         |
| 19. ни само преобщество        | ни само общество   |
| 21. вЪ него; войши -           | въ него войши      |
| 223. — 7. cb низу: другъ другу | другь къ другу     |
| <b>2.</b> опиюдЪ, одинЪ        | отнюдь одинь       |
| 228. — 22. богословію, слідуя  | богословію слёдуя  |
| 230. — 14. прочемЪ -           | впрочемЪ           |
| 236. — 12. поскрылающимся, ибо | поскры лающимся.   |
|                                | Иво                |
| 237. — 7. поучатися, будемЪ    | поучащися будемЪ   |
| 238. — 2. правды; ПророкомЪ    | правды ПророкомЪ   |
| <b>2</b> 39. — 8. что ея -     | что ее             |
| 240. — 10. невъжу              | невъжъ             |
| 244. — 7. чтобы ни             | чтобы не           |
| последн. сотворити!            | сошвориши ;        |
| 248 — 27. ІизраилемЪ.          | ІзраилемЪ.         |
| 252 — 27. толь познавательно   | коль познавательно |
| 253. — 15. не иное что, какЪ   | не иное: что, какъ |
| 255. — 27. доказапь; что       | доказать, что      |
| 256. — 3. предвлахb) a cie     | предълахъ ( а сіе  |
| 359. — 7. служитъ -            | служатЪ            |
| 260. — 29. по крови, тамъ      | но крови, такЪ     |
| 31. вравісносци                | вравіеносцы        |
| 262 — 15. не спесились -       | не спесивичись     |
| 264. — 12. И аще бы            | И: аще бы          |
| 269. — 13. И лице же -         | И: лице же         |
|                                |                    |

Une. 1994

A.1.35





